## 特定研究プロジェクト2 2004年度第8回研究会

文化庁国際文化フォーラム参加行事

### 「イスラーム学からみた欧米型民主主義:モハッゲグダーマード師に聞く」

- 日 時 /2004年11月10日(水)午後4時30分~午後6時30分
- 会 場 / 同志社大学今出川キャンパス 至誠館3階会議室
- 発 表 / モスタファ・モハッゲグダーマード(イラン高等アカデミー・イスラーム学部長) 「イスラーム研究の立場からみた欧米民主主義 |

コメント / 松永泰行(同志社大学客員フェロー)

### 発表者紹介

モスタファ・モハッゲグダーマード Prof. Dr. Seyed Mostafah Mohagheghdamad シャヒード・ベヘシュティー大学教授、イラン科学アカデミー イスラーム学部長ほか、イラン国内の文化・教育機関の要職を兼ねる。ルーバン・カトリック大学(ベルギー)、コム神学校でそれぞれ博士号を取得。専門はイスラーム哲学。ペルシア語、アラビア語、英語での著作も多数ある。

### 研究会概要

本研究会は、第2回文化庁国際文化フォーラムに招聘され訪日中のモスタファ・モハッゲグダーマード師 を同志社に招き、イスラーム学における民主主義の概念について講義していただいた。

同師は、1)イスラームの根本的な思想における民主的思想、2)イランを例とした中世から近代における政治状況、3)1979年イスラーム革命後のそれぞれの政治的状況をあげながら民主主義的要素を説明した。

モハッゲグダーマード師は最初に、民主主義の経緯として西欧キリスト教世界で起きた政教分離をあげ、これ以降教会が「現世における神の力の顕示」とされたとし、神の聖性が統治権という世俗的なものに付されることのないイスラームとの差異を強調した。イスラームにおいては、預言者は人間に民事を司る現世的権力が与えられるとし、神的権力を禁じた。師によれば、クルアーンには現在用いられる意味の「ダウラ(国家)」という言葉は登場せず、「ウンマ(ムスリムの共同体)」に現世のイスラーム的統治の全権力が委譲されている。この「ウンマ」は、当時有力な集団「カビーラ(部族・氏族)」とは異なる要素からなる共同体で、宗教的意味が付されていた。従ってウンマは、現在の「ミッラ(民族・国民による共同体)」とも性質が異なる。また聖典中の、a.自らの運命に対する責任、b.勧善懲悪、c.バイア(共同体運営に関する忠誠の誓)(48章18節)、d.シューラー(協議)は、ウンマに与えられた統治権を証明するものである。

次に、イランを事例にとり、サファヴィー朝、ザンド朝、カージャール朝などの歴史的王朝の変遷を述べ、民衆がイスラームの教えを受け入れてそれに基づいて行動することにより、国王・国家などの支配者に対して政治的正当性を的確に判断し、また付与していた経緯を述べた。

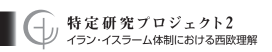
1978年のイラン革命もその一例であり、人々の要求においては、自由、独立、イスラーム共和主義の三つが核を成していた。これら三つの概念は全てイスラームに基づいており、人々はイスラームの教えに適合しない支配者の交替を訴えたのだった。

師によればまた、イスラームやその他の一神教と民主主義は、完全に一致することはない。神が制定するそれぞれの教義や規則に絶対性を見出そうとする宗教と、人間の自由意思を根本におく民主主義の思想は相容れない。しかし、イスラーム世界の諸国家の経験から、公共的事業の管理・運営に関する民主主義的組織は整備できる可能性がある。

以上のことから、モハッゲグダーマード師は、ムスリムにとって民衆に依存する類の統治権を受け入れ、民衆に基盤を持たない統治権を拒否する鍵はイスラームの教えのなかにあるという民主主義的思考の潜在性、そしてイスラーム諸国のこれまでの経験から、民主主義的組織を創設しそれを運営していく能力の可能性を主張した。師はまた、イスラーム世界のそのような可能性などにも関わらず、欧米は民主主義の守護者と自負して中東に進出し、軍事行動を正当化していると述べた。イスラーム世界の人々は、欧米各国が人権擁護と民主主義を推進しているかのようにふるまいつつ、民衆の中から出た運動や組織を抑圧していることを目にし、彼らは実は自らの経済的利益を追求しているとして懐疑心を抱かざるをえないのであると述べた。

(COE研究指導員 中村明日香)

508 509



# イスラーム研究の立場からみた 欧米民主主義

イラン科学アカデミー イスラーム学研究科学部長 モスタファ・モハッゲグダーマード Seyed Mostafa Mohaghegh Damad



イスラームと教会が制度化されているキリスト教 を比べた場合、政治的問題に関しては両者の間 に非常に重要な違いがあることがわかる。キリス ト教の歴史では、政治の合理的な委任形態として、 即ち、人々の世俗的問題を扱う合理的な委任形 態としての世俗的統治権に次ぐものとして出現し た教会は、「地球上に示された神の権限」という別 の問題を提起した。

一方、イスラームは全く異なる。イスラームでは、 統治権は最初から世俗的な様相を呈しており、「地 球上に示された神の権限」と称するようなことは一 切見られない。

人々のなかでの預言者ムハンマドの生き方が 統治権に民衆的で世俗的な性格を帯びさせるこ とになり、統治権が天与の神聖なものとなるのを 阻止してきた。社会および政治における預言者ム ハンマドのリーダーシップ形態は、イスラームの諸 原典によると、全く民衆的であり人間的である。こ れは、イスラームの教えの核心に埋め込まれた極 めて重要な諸制度と諸原則に基づく。

イスラームの教えの基本にあるのは、預言者ム ハンマド自身が具現化した統治権は世俗的な制度 に基づくものであり、神としての性格を持つもので はないということである。これらの制度とは例えば、 次のようなものである。

ウンマの統治:統治権を与えられた、高位の中 枢を示すための言葉としての「ウンマ(umma)」と いう表現は特にイスラーム的な社会運営方法を示 す。ムハンマドの時代に、そしてムハンマドのすぐ 後の時代でも、現在の意味での「国家 | (「daula (ダウラ) |)という語はまだ造られていなかった。 クルアーンにはこの言葉がみられるにしても今日で 日常に使われる政治用語ではなく、その意味する ところは、民衆の間で引き継がれる事柄という意 味での、 $\lceil dowla(\texttt{Fウラ}) \rfloor (\lceil o \rfloor を含む)$ である。 ク ルアーンに出てくる「ウンマ」は現代の「民族」の意 味での「milla (ミッラ) |とは異なる。この言葉を 使用することによって、クルアーンは、宗教共同体 を、その時代の他の共同体、例えば最も重要な共 同体であった「qabilah (カビーラ)」(部族)などの 共同体と区別した。ウンマに与えられた統治権は、 次のような諸教義によるものである。

自分たちの運命に対する責任:イスラームの教 えによると、人間はこの世における神の代理であ る。つまり、神は、人間が住む世界でリーダーシッ プを取って世界を進歩させる責任を人間に課して いるということである。これに基づいて、「民衆の 権限 | の理論が具体化する。

忠誠の誓い(beyaah):これは民衆によって行 われ、その後で神が確認して成立する一種の選挙 である。言い換えると相互の合意であり、協約で ある。忠誠の誓いを通して誰もが政治活動に参加 することができる。人が生きている共同体では、 このプロセスは適切な権力機構を創出するために ムハンマドの時代に次のようなクルアーンの聖句 に従って確立された伝統である。

「あの時はアッラーも信者たちにことのほかご満 悦であった、みなが例の木の下で汝に忠誠を誓っ

たときのこと (クルアーン48章18節) 」。

預言者ムハンマド(彼に平安あれ)の死後もこの 伝統は彼の後継者に受け継がれた。勧善禁悪: この原則は、イスラームの教えのなかでも最も重要 な教えの一つであり、社会での日常生活における 通常の人間関係に関するものというだけでなく、 何よりもまず、統治権に対する民衆の監視と批判 の考え方を含む。

協議(shoora)の原則:聖なるクルアーンには集 会についての聖句が二つある。その一つの聖句 は「協議の章 | (soorat ul-shooraa)という見出し の章になっている。

### イスラームと民主主義

当論者は、イスラームが政治組織について具体 的な案を有するとは断言しないが、イスラームの教 えや教義には世俗的で民衆的であることを特徴と する一種の政府へと共同体を実際に導く一定の設 定があると考える。そのため、この種の政府が確立 された最初の頃には政府は「イスラーム政府」と呼 ばれていた。しかし、この名称は、それが神聖で天 から与えられた主体という意味ではなく、また神が 立案し与えてくれたものという意味でもなかった。 むしろ、その形態と方法はムスリムによって容認さ れ、イスラームの教義に従っており、でなければ少 なくともイスラームの教義に適応可能な政権と考え られていた。イスラームの歴史をみると、ムスリムは イスラームから学び、イスラームから演繹したこれら の原則に基づいて統治権の腐敗をしばしば阻止し てきたことがわかる。一部のグループが統治権を 神聖化して、統治権は民衆のものでもなければ現 世的なものでもないという考えを主張しようとすれ ば、前述の諸原則を指摘し、そうした試みを阻止す る他のグループの反対に遭ってきた。

スィッフィーンの戦いでは、アリー(彼に平安あれ) が調停を受け入れた後、彼の支持者のうち何人 かはその調停を理由に彼に背を向けた。アリーに

背を向けた人たちのスローガンは、「判定は神のみ に属す というものであった。しかし、彼らに対し てアリーは次のように答えている。

「これは正しい言説であるが、彼らはそれを悪しき に解釈している。確かに判定を下すのは神の権利 であるが、民衆は統治者が良いか悪いかに関係な く、統治者を必要としている。しかし、彼らは社会の 統治と管理もまた神聖な事柄であると言っている。

イスラームの教えやクルアーンおよびスンナの釈 義についての学識があるアリーは、クルアーンの聖 句を間違って解釈することによって政府に神聖な イメージを与えようとすべきではないと言っている。 民衆の現世的な問題を管理するという意味での統 治は現世的なものであり、民衆が関わることである。 統治者とは、その人物が敬虔な人(barr)であるか 邪悪な人(fajer(放蕩))であるかに関係なく、統治 のために民衆によって選ばれた人物である。

言い換えると、ムスリムにとって民衆に依存する 類の統治権を受け入れ、民衆のなかに基盤を持 たない統治権を拒否する鍵はイスラームの教えの なかにあると当論者は考えるのである。この主張 が正しいことは、イスラーム社会の歴史において 民主的な統治権の数が次第に増えていることから も明らかである。イスラームの歴史をみるとイスラ ームがあらゆる地域で影響力をもち、浸透していき、 政府の形態が次第により民衆的な方向へと変化 してきたことを示す証拠が数多い。

イランの場合を見てみる。イランは民衆に由来し ない権力を持つ諸王制の揺籃の地であった。諸王 は自分たちの権力は「divine farrah(神からの賜 物)」の結果であると考え、自分たちを「地上にお ける神の影 (zell-ol-lah) | であると主張した。民衆 はそのように、諸王を崇拝していた。

イランにイスラームが確立された後もその文化は 継承され、権力は神聖なものであると考える傾向 や、社会は階級に分かれていなければならないと する一般的な考え方が依然として続いていたにも

かかわらず、イスラームの教えゆえに、権力に付加 されていた神聖さが次第に薄れていき、人間はす べて平等だということが強調されるようになった。

やがてこの種の教えに導かれたイランの人々 は、統治者を神聖な存在とは見なさなくなり、統 治者が抑圧的であるかどうかに関係なく、自分た ちと同じ人間として見るようになった。興味深いこ とに、歴史のある時期以降になると、あらゆる種類 のプロパガンダ、暴力、偽善行為を駆使して統治 者は主権者であったときの威光を奪還しようとし た。彼らは、自分たちは神聖な存在、神のように 特別に完全で正しく、全く責任を持たない存在で あるというイメージを民衆に対して与えようとした。 同じ流れのなかで、統治者は民衆に対する自分た ちの命令は神の名の下に出されたものであるた め、何の疑問ももたずに従わなければならないと 声高に主張した。短期的には彼らは成功したもの の、しばらくするとイランの民衆は自分たちが無知 であったと気づき、過去の姿勢を悔い、統治者を 非難し出した。歴史的分析から、人々の目覚めや 覚醒は、啓発的な宗教的洞察に支えられて進展 し、したがってイスラームの教えに見いだされる諸 原則に基づいて展開したことがわかる。支配者に 対する批判にはイスラームの教えに見られるそうし た言葉や表現が正確に使用されていた。

イランのサファヴィー朝(1501年~1729年)はし ばらくの間、完全に神聖な威光を保っていた。サ ファヴィー朝の王族は自分たちを民衆に対する「pir (神秘主義教団の老師) であり mursed (同じく 導師) 、そして神の代理であると称した。 民衆はし ばらくの間、これを信じていたが、いかなる場合で も真実は徐々に明らかになる。民衆は彼らに背を 向け、ついには外国からの侵略者によってサファヴ ィー王朝の偽善的統治に終止符が打たれた。

年~1747年)が率いるアフシャール族が再び、統 治権に合理的性格を付与した。彼らは国事を政 わらず、ナジャフとイランに住む指導的法学者に導

治的な慎重さで処理し、経験豊富で強力な軍事 力を頼りに、イランから外国人を追放したのである (1738年)。

統治権への合理的な見方はザンド朝(1747年 ~1779年) にその始祖キャリーム・ハーン (1750年 ~1779年)が自らをスルタンと称するのを拒否し、 「民衆の代表 という称号を採用するにまで及んだ。 この称号を綿密に考察してみると、この時点ではじ めて民衆的政府の正当性についての考え方が詳 述されたことがわかる。君主は、その統治権を民 衆に依存させており、神の「farrah(威光)」によっ てそれを正当化することも、神聖さを与えることも望 まないのである。

カージャール朝(1779年~1925年)になると初 期サファヴィー朝のように統治権を神聖化する傾 向がある程度まで復活した。統治者たちは宗教的 で神聖化された称号をもつことを好んだのである。 しかし、イランの歴史に詳しい人たちは、ウラマー (法学者)の指導によりイランの人々は立憲運動を 組織し推進することに成功したことを知っている。 これは、この論稿のテーマからみて、やや綿密に 考察するに値する変動である。

立憲運動(1897年)のときに、二つの宗教グル ープが互いに反発しあった。双方共、その指導者 は高位法学者であった。一方の派は市民の自由、 法制定、議会設立、自由選挙、人民主権を目指す 立憲政体設立擁護派であった。この派は、こうし た制度がイスラームの教義に沿うものであると考 えていた。しかし、もう一方の派は現行の専制政 治を擁護し、こうした諸制度は反宗教的であると 主張した。当然のことながら、当時のイラン政府は 後者のグループを支持し、自由の考え方に抵抗し た。イラン議会(Majlis)はついには統治者である モハンマド・アリー・シャーの歩兵連隊の砲撃さえ サファヴィー朝の後は、ナーディル・シャー(1735 受けた。しかし、統治者が専制政治擁護者に味方 して、立憲政治支持者を粉砕しようとしたにもかか

かれた民衆の抵抗が最終的に勝利を収め、統治 者は民衆に降伏を余儀なくされた。憲法はその指 導的法学者が立案し、制定した(1898年)。その 憲法ではすべての権限は民衆の手中にあるとして いる。あらゆることが議会ならびに民衆が選出した 代表者の決定に委ねられた。その憲法によれば、 国王の役割は民族統合の維持だけであった。議 会が制定する法律に基づいて判決を下す裁判所 が設立された。議会に所属する法学者たちのな すべきことは、法律がイスラームの教義に則ってい ることを確認することであった。

立憲運動への反対は、イラン全土で湧き起こっ た民衆の要求と抵抗によって維持不能となり、崩 壊した。反対派の長であり、当時の最高位法学者 の1人であったシェイフ・ファズロッラー・ヌーリー (Sheikh Fazlallah Nouri) (1900年) はテヘラン を攻略したモジャヘディン(義勇軍)によって逮捕さ れ、その日に、宗教と民族主義的要求の具現化と 考えられていた立憲運動に反対したとして、また、 立憲擁護者を虐殺したとして有罪判決を受けた。 さらにその日、シェイフは「地上での堕落者」、「神に 戦いを挑んだ者」として裁かれ、絞首刑に処され た(1900年7月30日)。この事件に関連して驚くべ きことはシェイフが処刑された後、イランの人々は 抗議の声を挙げなかったばかりか、その処刑を喜 んだということである。

当論者は、イランにおける立憲主義の考え方が 欧米社会の民主主義の普及による影響を受けた ことを否定はしない。しかし、法学者に相談し、そ の導きに従ったイランのムスリムは、かかる考え方 が自分たちの宗教に反するとは考えていなかった と私は考える。この姿勢は、イスラームの教えに固 有な諸原則と諸規則に由来していた。

して、「Imam(指導者)のいない時代には、ムスリ ムの支配はイスラーム公衆の手中にあるというの が宗教上必然である」と述べている。

### イランのイスラーム革命(1979年)

この革命の前夜、イラン国民は統治者がイスラ ームの諸原則と教えに適合していないと考えてい た。そのため、敬虔な人たちは宗教的立場から統 治者に抵抗した。彼らの要求は(a)自由、(b)独立、 そして(c)イスラーム共和主義の三つの原則を中心 としていた。人民による合理的な政府の基礎を成 すこれらの三つの要素はすべて、イスラームの教 えに基づいている。この運動の指導者は、偉大な イスラームの学者であるホメイニー師(彼に平安あ れ)であった。これらの目標を達成するために自分 たちの財産と命を捧げた人たちはこれらの原則を 宗教的要求と理解していた。換言すると、人々は イスラームの原理に従って民衆の自由、独立、政 治参加を保証する政府を設立すべきだと信じて いたのである。

長年の追放の末、イランに戻った日、ホメイニー 師は最初の演説を行い、民衆の投票に100%依存 する政府設立を約束した。かかる政府を彼は合法 的でイスラーム的であると宣言したのである。ホメ イニー師はさらに、現行の憲法は、議会が制定し たとはいえ、専制君主のために制定されたもので あり、全く異なる国家環境と国際環境のなかで何 世代も前の人たちが作成したものであるため、違 法であるとさえ宣言したのである。

そうしたなかでホメイニー師は、メヘディ・バーザ ルガーンを首相に指名し、実際にホメイニー師自 身の権限の合法性は民衆の意思に依存するもの であると明言した。

イスラームの影響を受けた共同体において合理 性に基づく現世的統治の考え方も次第に弾みが ナジャフの宗教学者は明示的にファトワーを出 ついた。これらの共同体は一時期、この考え方に 抵抗したとしても、最終的にはかかる考え方を受 け入れた。このことを証明する具体的な例として、 次の事例を喚起したい。

サウジアラビアのファハド国王は、1992年6月 28日にクウェートの『Assiyassiah』 誌のインタビュ ーに答えて、次のように率直に語った。「世界を 統治する民主主義制度は我らの地域の国々には 適しない…。我らは我らの宗教を持ち、それは完 全な秩序を樹立する、完璧な宗教である。イスラ ーム圏では選挙は無意味である…自由選挙は王 の支配下にあるサウジアラビアという国には適し ていない。

しかし、この見解はサウジアラビアの国王の私 的な意見であり、イスラーム世界の有識者の見解 ではなかったため、そのわずか12年後、この国で 市会議員選挙が行われることになった。この傾向 は将来、ますます強くなることが確実視される。

次にオマーンの王カーブースは、1993年にオラン ダの新聞社によるインタビューのなかで「イスラーム は基本的に民主主義である。我々は平等な権利 を持っていると信じている…。市民は意見を自由 に表明できなければならないと我々は考える。これ が、純粋なイスラーム精神である|と語っている。

さらに、サウジアラビアの南に隣接する国であ るイエメンは、1993年4月27日に総選挙を実施した。 外国人消息筋によると完全に自由な選挙が実施 されたそうである。その選挙の結果、イエメン社会 党とイスラーム改革連合を含む三政党による連立 政府が設立された。以上はイスラーム世界で民主 主義の原則が一般に受け入れられた例である。

しかし、それでもなお、イスラームならびに恐らく はあらゆる一神教宗教と、民主主義現象とは何ら かの形で互いに相容れないものだということを心 に留めて置かねばならない。欧米の現在の民主主 義は人間中心である。かかる主要な特性によって、 人は完全に自由な意思を持とうとする。言い換え ると、人は外から考え方を押し付けられてはならな いということである。人は自分が選ぶ道を自由に歩 まねばならない。この概念は、人間は神の使徒で ある預言者によって導かれるという考え方とは相容

れない。神の使徒である預言者に導かれる人間は 神の意思を受け入れ、自分が神の手のなかにある ことを知っている。一方、人間中心の考え方をし、 人間は自由だという考え方に従うと、即ち欧米の 解釈に従うと、人間は自分自身を規制するいかな る法律にも従う義務はないということになる。従わ なければならないのは自分の意思だけだからであ る。しかし、諸宗教では神が制定するそれぞれの 法は絶対的なものである。

こうした違いはあるが、しかし同時にイランをはじ めとするイスラーム諸国の経験から、特に公共的事 柄や管理における民主主義組織に関しては何らか の形で相容れる可能性があることがわかる。

イラン・イスラーム共和国の憲法では様々な形の 民主主義制度が規定されている。その前文では イスラームにおける「shura(協議)」の原則が指摘 されており、聖句が引用されている。地方レベル および自治体レベルの議会、議会(イランでは「評 議議会」と明示的に呼ばれる)、大統領選挙、専 門家評議会、その他多くの制度はすべて、民主主 義社会における規則に従ったものである。しかし、 この憲法では最終関門として、政治秩序全体のイ スラーム的特性を明確に示すものが設けられてい る。それは「憲法擁護評議会(shura-ye negahban) と呼ばれるもので、その役割は議会が制定 する法律がイスラームの教義から逸脱するのを防 ぐことである。

勿論、当論者は、こうした社会では、憲法制定 者たちがあらゆる諸派の目的と利益を視野に入れ て、協力し、調和を取り、平和を実現しようと多大 の努力をしているにもかかわらず、争いが未だ続い ており、民主主義の原則や教義と、シャリーアの擁 護者たちの相反が未だに存在していることも認め る。しかしまた、その時代の現実に精通している宗 教学者の合理的で理性ある判断に基づいて、イス ラーム的諸権利の秩序の潜在力を信頼し、継続し たイジュティハードの原則を適用することによって、

またイスラームの宗教の核心的な諸原則と諸目標 を遵守することによって、民主的秩序を実現し、宗 教的諸基準を制定することができると確信する。

現在、欧米は自分たちを民主主義の先駆者と見 ていることを指摘しておく必要がある。米国は時々、 民主的秩序を確立とするという名目で中東での軍 事行動を正当化しようとすらする。しかし、イスラー ムの人々、特にイランの社会は米国のこの主張を 信じることはできないし、少なくとも懐疑的に見て いる。そうした懐疑と疑念の理由すべてをご紹介 することはできない。しかし、その主な理由として、 前世紀におけるイスラーム諸国のすべての自由運 動が欧米によって抑圧されてきたこと、西欧諸国に よって設立された独裁政府が何十年にもわたって イスラーム地域を支配してきたことが挙げられる。

約半世紀前にガマル・アブデル・ナセルがエジ プトで展開した民族運動は欧米(米国と英国)に よって鎮圧された。同様にイランでも政治的、経 済的独立を達成するためにモサッデク博士とシー ア派が主導したナショナリスト運動は欧米の反対 に逢った。最終的に、モサッデク博士の民主的、 合法的な民衆による政府は共産主義が広がると いう口実の下でクーデターにより転覆した。その 後、欧米はこのクーデターで直接的役割を果たし たことを認めた。『Collected Secret Documents of the Secret Relation Between Iran and the US(イランー米国間の内密関係についての機密文 書集)』という書のなかにはこのことを証明する確 固たる文書があり、これらの文書の信憑性は確か である。

この点について説得力がある確かな証拠を提 示するために、米国と英国の諜報機関がイランで 唯一民主的に選出され、設立された政府を裏でど のように転覆させたかについての十分な説明とな る公式の「完全機密 | 米国政府外交文書をご紹介 したい。これらの文書は資料集として次のタイトル で刊行されている。

[Foreign Relations of the United States] (1952~1954年第X巻イラン、国務省、ワシントン D.C.

- ・「機密」あるいは「最高機密」であったものを いくつか簡潔に言及する。ごく最近、ペルシア語 に翻訳された機密文書は、欧米が共産主義撲滅 という口実でイランにおいて破壊活動をしていた という私の言説が真実であることを証明してくれる ものである。以下はこれらの「最高機密」文書の 一部とその文書番号である。
- ・イランにおける英国の過去の政策と活動に対 して米国が最初は反対したことを記述した米国務 省最高機密文書(No.9,11,35)。
- ・共和党政権の米大統領主宰による米国安全 保障会議での討論に関する米国政府最高機密文 書(No.394,431,462)。
- ・手段を選ばずイラン内閣を転覆させることに 関する米国大使とテヘランのシャーとの間の会話 を記した米国政府最高機密文書(No.98)。
- ・1953年8月、イラン政府を転覆させた後に、外 国の国益を十分に満たし、イランの合法的権利と 保証済みの請求権を無視する仕方で石油収入を 分配する交渉について記述した文書(No.392~ 501).

ムスリムは、人間の価値、利益、人権にはるか に関心があるはずの欧米が実際には狭量でかつ 物質主義で、自分たちの経済的利益しか考えてい ないと思っている。

米国がクウェート防衛のためにイラクに進軍した 第二次湾岸戦争で、サダム・フセインによる長年の 抑圧があったため、イラクのシーア派はアメリカ軍 を支持した。しかし、当時の大統領であったブッシ ュ氏(現ブッシュ米国大統領の父)は、その紛争の さなかにシーア派を見捨ててサダムと和解し、シー ア派に大きな打撃を与えた。抑圧する力を取り戻 したサダムは再び返り咲き、シーア派の大量虐殺 を開始したのである。