# 国際ワークショップ報告書によせて

同志社大学 一神教学際研究センターセンター長 森 孝一

2005年11月5日・6日にかけて開催された同志社大学一神教学際研究センター主催の国際ワークショップ「東アジアにおける近代化とナショナル・アイデンティティー: グローバリゼーションと宗教復興」の報告書をお届けします。

東アジアは過去10年、急速な経済発展を遂げ、世界経済の中でのプレゼンスを増しつつあります。 またEU統合、アメリカ主導のグローバリゼーションに触発され、東アジアの地域統合の動きも活発化 しており、2005年度には、第一回東アジアサミットが開催されました。

一神教学際研究センターは、2003年の設立以来、アメリカと中東における3つの一神教の関係を中心に、文明の共存と安全保障の観点から総合的・学際的研究を行ってきました。2005年度は、東アジアに焦点を絞り、インドネシア、マレーシア、フィリピン、中国、韓国から研究者を招待し、国際ワークショップを開催いたしました。

東アジアの近代化は、欧米の帝国主義への反動として始まり、それゆえ当初からナショナリズムと 結びついていました。また欧米においては、近代化が世俗化とともに進展したことから、東アジアの 近代化もまた世俗化と共に推し進められてきました。共産主義もその一形態です。

21世紀を迎えて、東アジアにおいては、ナショナリズム復興の動きと共に、ナショナリズムを超えた新たなアイデンティティーの模索が行われています。また、近代化と共に世俗化が進むとの一昔前の予測に反して、東アジアでも宗教復興現象が顕在化していますが、それは国境を越えたものです。

東アジアには、EUのような共有する文明、宗教、歴史が存在しないため、地域共同体を形成することはできない、との声も聞かれます。しかし東アジアは古来より、むしろ、儒教、道教、ヒンドゥー教、仏教、儒教、イスラーム、キリスト教などの諸宗教が共存する多元社会・交流圏を形成していました。この意味において、東アジアは、豊かな宗教性にあふれた、多様性が共存する先進地域であり、物質・経済の論理で世界を均質化していくグローバリゼーションのアンチテーゼあるいはオルタナティブを生み出す可能性を秘めています。

今回の国際ワークショップでは、各発表者がそれぞれの国における近代化とナショナル・アイデンティティーの形成を回顧し、グローバリゼーションと宗教復興現象の現状を報告し、次いで東アジア地域と世界の未来について忌憚のない議論を交わし、多様な存在の共存する世界を展望することを目指しました

刺激的な議論に満ちたこの国際ワークショップ報告書を、十分にお楽しみいただけることを願っています。

# 2005年度 CISMOR国際ワークショップ

# 東アジアにおけるナショナル・アイデンティティの危機と宗教の役割

日時:2005年11月5日(土)・6日(日)

会場: 同志社大学今出川キャンパス 寒梅館ハーディーホール 新島会館

### プログラム

11月5日(土)

10:00-12:00

第1セッション(公開シンポジウム)

「東アジアにおけるナショナル・アイデンティティの危機と宗教の役割」

会場: 同志社大学今出川キャンパス 寒梅館ハーディーホール

司 会: 森 孝一(同志社大学・一神教学際研究センター長)

講演:カマール・オニアー・カマルザマン(マレーシア国際イスラーム大学)

松本健一(麗澤大学)

劉 義章(香港中文大学)

コメンテーター

徐 正敏(延世大学)

村田晃嗣(同志社大学)

ディスカッション

14:30-17:30

第2セッション(非公開)

「北東アジアにおけるナショナル・アイデンティティの危機と宗教の役割

会 場: 新島会館

司 会: 越後屋 朗(同志社大学)

発表者: 高 師寧(中国社会科学院)

徐 正敏(延世大学)

コメンテーター

ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ(マレーシア教会協議会)

浅野 亮(同志社大学)

ディスカッション

18:00-20:00 レセプション 会場:新島会館

# 国際ワークショップ

# 招聘者紹介

11月6日(日)

9:30-12:30

第3セッション(非公開)

「東南アジアにおけるナショナル・アイデンティティの危機と宗教の役割」

会 場: 新島会館

司 会:中田 考(同志社大学)

発表者: ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ(マレーシア教会協議会) ムハンマド・イスマイル・ユサント(ヒズブ・タハリール・インドネシア)

ジュルキプリ・ミルホン・ワディ(フィリピン大学)

コメンテーター

劉 義章(香港中文大学)

山本博之(国立民族学博物館)

ディスカッション

14:30-17:30

第4セッション(非公開)

「東アジアの将来と宗教

会 場: 新島会館

司 会: 小原克博(同志社大学)

発表者: ソリヒン・ムハンマド・ソリヒン(マレーシア国際イスラーム大学)

李 正培(監理教神学大学校)

ホセ・マリア・マナリゴッド・クルス (アテネオ・デ・マニラ大学)

コメンテーター

高 師寧(中国社会科学院)

臼杵 陽(日本女子大学)

ディスカッション



ホセ・マリア・マナリゴッド・クルス CRUZ, Jose Maria Manaligod

アテネオ・デ・マニラ大学社会科学学部学部長。歴史学を学び、 主に17世紀フィリピンの研究を中心に行なう。主な出版作品に、 フランシスコ会Juan de Oliver著(1599) Declaracion de la doctrina Christianaがある。アテネオ・デ・マニラ大学を卒業後、コー ネル大学でPh.D.取得。現在、東南アジア教育省組織歴史伝統 地域センター(SEAMEO-CHAT)の統制委員会の委員長であると 同時に、フィリピン国立歴史研究所(National Historical Institute) 委員会の委員。



高 師寧 (ガオ シニン) **GAO Shining** 

中国社会科学院世界宗教研究所社会学教授。Materials of World Religion and World Religious Cultures 編集長。1988年中国社会 科学院卒業。その後、トロント大学(カナダ)、香港中文大学、オ ーフス大学(デンマーク)の客員研究員となり、英国バーミンガ ム大学のウィリアム・パットン・フェローシップを受ける。現在 までに、An Exploration of New Religions (Institute of Sino-Christian Studies、道風山、香港2001)、Faith and Live: Christianity and Christians in Beijing (Institute of Sino-Christian Studies、道風山、香港2005)など 5冊の著書がある。また、当該 の専門分野で40以上の論文を発表し、P.ティリッヒのLove, Power and Justice (P.ティリッヒ選集、上海Joint Publishing Co., 1998) やロベルト・チプリアーニのSociology of Religion: An Historical Introduction (Renmin University Press 2005)など、著 名な西洋学術書計10冊の中国語翻訳者でもある。



カマール・オニアー・カマルザマン KAMARUZAMAN, Kamar Oniah

マレーシア国際イスラーム大学の比較宗教学準教授。マレー シア大学で英語学の学士号を、米国フィラデルフィアのテンプ ル大学で比較宗教学の修士号をそれぞれ取得。さらに、マレー シア国際イスラーム大学のISTAC (イスラーム思想・文明国際 研究所)で、イスラーム思想・文明学の博士号を取得した。博 士論文のテーマは「初期ムスリムによる諸宗教の研究――ビー ルーニーの著作と貢献」。数冊の著書があるほか、異教徒間の 対話を進めて世界平和に全力を注ぐ社会活動家でもある。専 門家向けならびに一般市民向けのセミナーや異教徒間プログ ラムにも、国内外を問わず数多く参加している。また、マレー シア国際イスラーム大学における比較宗教学の第一人者で、博 士の開発したカリキュラムは多くの研究機関に採用されてい る。さまざまな宗教を学問として学ぶだけでなく、それらの宗 教が信者によってどのように実践に移されているかを肌で感じ ることも必要だというのが博士の持論であり、そのためにも 様々な宗教コミュニティと親交を深めることがきわめて重要だ と考えている。



劉 義章 (ラウィーチョン) LAU Yee Cheung

香港中文大学で学士号を、米国カリフォルニア大学サンタバー バラ校で修士号と博士号をそれぞれ取得(歴史学)。シンガポ ール国立大学で教鞭をとったのち、1991年に香港中文大学に 移る。現在は香港中文大学の準教授として、同大学聯合書院に おける評議会メンバーも務める。主な研究対象は、中国の近代 化、中国の国際関係、客家研究、香港史、中国におけるキリスト 教史。中国語と英語の両方で著書や論文を発表。広州、台北、 南京、上海、北京、ボストン、ロンドンの主要な資料館や図書館 でも研究を行ってきたほか、成都(四川省)、贛州(江西省)、梅 州(広東省)にある客家研究センターの客員研究員でもある。 香港アライアンス聖書神学校では名誉研究員を、やはり香港に ある崇正總會の客家研究所では学術ディレクターをそれぞれ務





李 正培 (イジョンベ) LEE Jung Bae

監理教神学大学校宗教哲学教授。1986年、監理教神学大学および神学学校(スイス、バーゼル)卒業。1986年以来、文化的神学、土着化神学、生態神学、宗教間対話、および、その他関連分野で活躍し、現在は、韓国組織神学会および韓国YMCA環境コミュニティ会長。著書には、Korean Theology of Life、Pioneers of Korean Indigenous Theology、Christian Theology of Nature in the point of Dialogue between Religion and Science その他があり、2003年には、Pioneers of Korean Indigenous Theology でクリスチャン・プレス・アワードを受賞。1986年以来、監理教神学大学教授をつとめている。



松本健一 MATSUMOTO Kenichi

評論家・作家。1968年東京大学経済学部卒業後、旭硝子(株) 勤務を経て、1971年『若き北一輝』で論壇での活動に入る。政治思想、文芸評論、宗教研究など精神史の多領域にわたる。1995年には『近代アジア精神史の試み』(中央公論社)に対して第7回アジア・太平洋賞。『原理主義-ファンダメンタリズム』(風人社)。『開国・維新』(「日本の近代」第1巻、中央公論社)に対して吉田茂賞。2005年『評伝・北一輝』全5巻(岩波書店)に対して司馬遼太郎賞、など著書多数。1994年より麗澤大学教授。



**ジュルキプリ・ミルホン・ワディ** (イブン・アッドゥーク)

WADI (ibn Adduk), Julkipli Miluhon

フィリピン大学ディリマン校大学秘書官、元イスラーム研究 所研究部部長。イスラーム学と政治を中心に研究。イスラームの外交、地域安全保障、紛争解決、政治的イスラーム、東 南アジアにおける暴動、ムスリム世界におけるフィリピンの 外交、モロ民族紛争、ミンダナオ島におけるナショナリズム、ムスリム対キリスト教の対話、イスラームの精神性などに関 する著書多数。



徐 正敏 (ソ ジョンミン) SUH Jeong Min

韓国ソウル市、延世大学神学部教会史教授。延世大学で1988年 に修士号取得後、京都で2年間、同志社大学神学部人文科学研 究所の研究員となり、1999年に延世大学にて博士号を取得。 1980年~1989年の10年間、Christian Encyclopedia (Seoul: Christian Literature Press)の製作に編集長として貢献。2003年 ~2005年、延世大学神学部学部長。論文130本以上を発表、ま た、Story of Underwood Families (Seoul: Sallim, 2005), Korea Church History (Seoul: Sallim, 2003), A Study of relationship between Christianity in Korea and Japan (The Christian Literature Society of Korea, 2002). The Japanese Christian Church's Understanding of Korea under the Japanese Reign (Seoul: Hanul Academy, 2000)など、著書30冊以上。延世大学よりアニュア ル・スカラー・アワードを二回受賞(2003、2004)。また、著書 Chai-Chung-Wan (The Royal Korean Hospital) and Early Christians in Korea (Seoul: Yonsei Univ. Press, 2003)は、本年度、 大韓民国学術院により「最優秀学術書賞」を受賞。現在、韓国基 督教歴史研究所所長。



ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ SHASTRI, Hermen Priyaraj

メソジスト教会叙任牧師(1983)。現在、マレーシア協会協議会事務総長、および、マレーシア・キリスト教連盟事務局長。シンガポール・トリニティ神学校にて神学士号(1978)、ドイツのハイデルベルグ大学にて神学博士号(伝道学)取得(1989)。2001年に、ローマのプロ・ユニオーネおよび米国バークレーの太平洋神学校の客員教授となる。アジアにおける教会統一主義の権威であり、各国会議および国際会議に多数出席し、論文・記事を発表している。また、異宗教委員会(Interfaith Commission) 運営委員会、マレーシア・キリスト教/ヒンズー教/シーク教諮問審議会をはじめとする多数委員会の委員であり、世界教会協議会中央委員会、信仰と職制(Faith and Order) 常任委員会およびアジア地域グループの委員もつとめている。



ソヒリン・ムハンマド・ソリヒン SOLIHIN, Sohirin Mohammad

中東および西洋で教育を受けたイスラーム学者。バーミンガム大 学神学部で博士号を取得。著書には、Copts and Muslims in Egypt: Study on Harmony and Hostility (the Islamic Foundation, England), Islam and Politics: Emergence of Reform Movement in Indonesia (International Islamic University Press, 2005, Malaysia) がある。また、Islam and Theory of Government: Views of Mohammad Natsir (Muslim Educational Quarterly, Cambridge, Vol.3&4, 2003), Hakimiyyah as Appeared in Fi Úilal al-Qur'an: Views of Sayyid Qutb (Journal of Islam in Asia, Vol.2, No.1, 2005), Amin Rais: His Vision about Da'wah (Islamic Quarterly, London, Vol.48, Issue 2, 2004)など、各専門誌に記事を発表して いる。2005年3月23~29日に東京で開かれた国際宗教学宗教史 会議世界大会 (IAHR)では、Jihad between Comprehension and Misconception: Roots of Religious Extremism in Indonesiaを発 表。現在、マレーシア国際イスラーム大学コーラン・スンナ研究学 部助教授であり、東南アジアにおけるイスラームと原理主義を研 究している。



ムハンマド・イスマイル・ユサント YUSANTO, Muhammad Ismail

1962年ヨグヤカルタに生まれる。1988年ガジャマダ大学工学部地質工学科卒業。卒業後、1991年までボゴール地区ウリルアルバーブのポンドック・ペサントレン(イスラーム寄宿学校)でイスラームについて学ぶ。ジャカルタSTIE (経済大学)にて2000年に経営学修士号を取得。現在、ジャカルタシャリア経済経営研究所所長。ハムファラ・スクール・オブ・イスラーム・エコノミックス会長、ジャカルタUIN (State Islamic University) Syarif Hidayatullah、シャリア学部講師。著書には、Manajemen Strategis: Perspektif Syariah (Khayrul Bayan 2003)、Menggagas Pendidikan Islami (al-Adzhar Press 2004)などがある。2004年9月の東南アジアイスラーム会議で論文発表の招待をオーストラリア国立大学(ANU)キャンベラ校より受ける。また、海外(シンガポール (1997、2001)、マレーシア (1996、1997、2001)、日本 (2002)、USA (2004)、オーストラリア (2004)など)広範囲でイスラームの布教活動を行っている。

# 国際ワークショップ 第1セッション(公開シンポジウム)

# 東アジアにおけるナショナル・アイデンティティの 危機と宗教の役割

司会 / 森 孝一(同志社大学大学院神学研究科教授・一神教学際研究センター長)

■発 表 「均整のとれたグローバリゼーション―宗教の役割」 カマール・オニアー・カマルザマン(マレーシア国際イスラーム大学) 「日本のナショナル・アイデンティティとアジア的構想」

松本健一(麗澤大学)

「中国の近代化の回顧と展望―新しいアイデンティティを求めて」

劉 義章(香港中文大学)

■ コメンテーター / 徐 正敏 (延世大学) 村田 晃嗣 (同志社大学大学院法学研究科教授)

■ディスカッション

# 均整のとれたグローバリゼーション 一宗教の役割

マレーシア国際イスラーム大学 カマール・オニアー・カマルザマン Kamar Oniah Kamaruzaman

### 問題提起

人類の歴史が絶えず変化し、決して同じ状態に留まることができないというのは事実である。むしる歴史は常に前進し、時の流れと共に種々の様相を経て変化し続け、時代の空気を様々に積み重ねてきた。その間、人類は幾度となく交差点や分岐点を通過し、否応なしに変化の渦中へと導かれていった。今日、私たちは再びこうした交差点に行き着き、古い殻を脱ぎ捨てて新たな未来を拓く変革の時代を迎えている。古い世界秩序を脱し、「グローバリゼーション」そして「グローバリズム」の名で広く知られる新しい世界秩序へと足を踏み入れているのである。グローバリゼーションとは仕組みであり、グローバリズムとはそのイデオロギーのことである。

グローバリゼーションという仕組みが現れたのは、世界史上、決して今回が初めてのことではない。過去には同様の現象がユニバーサリゼーションやインターナショナリゼーションという名で呼ばれていたし、端的に言えば、文明が相互に学び合い、分かち合うことがすなわちグローバリゼーションなのだといえる。確かに、相互に学び分かち合って発展と繁栄を遂げることこそが文明の本質であり、世界の文明はいずれもそうした道筋をたどってきた。そうでなければ、そもそもそれは文明の名に値しなかったということである。こうした視点から見ると、グローバリゼーションはいわば当然の流れであり、歴史の帰結であって、自然で罪のない現象のようにも思われる。しかしグローバリズムとグローバリゼーションの本質にはどことなく胡散臭いものがあり、

その点に気づき、これを見抜いた者に危惧の念を 抱かせている。なぜならば、グローバリゼーションと は、グローバリズムの目的とその隠された意図を実 現するために巧妙に作り出された仕組みであり、 手段であるからである。

# グローバリゼーションとグローバリズムを考える

イデオロギーとしてのグローバリズムは、一国が 全世界を統治するというユートピア的発想を掲げ ており、その意味でパンナショナリズムをその思想 的基盤としている。これはどういうことかというと、 究極的には、すべての国家とすべての政府が一つ の超国家に統合され、一つの超政府の前に屈し、 従属すると共に、この超政府の統治と支配を受け るということである。そして言うまでもなく、今日、こ の超国家の超政府とは他でもないアメリカ合衆国 政府のことである。つまりその背景としていえるの は、現在の世界情勢を見る限り、アメリカ合衆国を 世界でただ一つの超大国に押し上げ、その優位を 維持するために巧妙に仕組まれた政治経済的戦 略こそがグローバリズムの正体なのだということで ある。これは新しい形の植民地主義以外の何もの でもない。世界を丸ごと植民地化し、アメリカ合衆 国が(現時点で)その頂点に立って、植民地である 他国を支配下に治めようという意図がそこには働 いている。だからこそグローバリズムは否定される のであり、またグローバリズムを実現するための手 段であり、仕組みであるグローバリゼーションにも同 じく疑いの目が向けられるのである。



実際のところ、このグローバリゼーションには、学び合い分かち合うという昔ながらの精神が欠如している。これが過去のユニバーサリゼーションやインターナショナリゼーションと異なる点である。それどころか、グローバリゼーションは外部の文化や文明をことごとく「飲み込もう」とする傾向があり、その結果、異文化は否応なしにその存在をほぼ全面的に否定され、あるいは支配者の好きな形や色に作り替えられてしまう。一言でいえば、グローバリゼーションとグローバリズムは、他国が「よそ者」のままでいることを許さず、すべてが「我々のもの」にならなければ気がすまないのである。

この事実は、昨今の世界の政治情勢に如実に 現れている。アメリカ政府がイラクに対して独断的な 決定を下し、一方的な制裁に踏み切ったことしかり。 国連に手を回してアフガニスタン侵攻を敢行したこと しかり。そして今アメリカは、民主化か制裁かという これまで同様に無茶な要求をこれまで以上にあか らさまなやり方で、中東諸国に突きつけている。中 国に対しても同じように、圧力や警告や脅しなどあ の手この手を使って、ことあるごとに内政に干渉し 続けてきた。またアメリカ以外の国が核兵器を所有 したり開発したりするのは間違っているかのような言 辞を弄し、その理由として、他の国や他の国民は責 任感が甚だしく欠如していると主張するにとどまら ず、あろうことかテロや暴力の温床であるとまで断じ ているのである。もちろん他の国や他の国民という のは、アメリカ合衆国と頼りがいのあるその妹分、欧 州連合以外の国や国民という意味である。

しかし、最近のハリケーン・カトリーナをめぐる一件をリトマス試験紙として、アメリカの文明度と責任力を判定するならば、この国が及第点に遠く及ばないことは明らかである。かくも高度な技術力と洗練されたライフスタイルを誇り、かくも自信たっぷりに政治的発言を繰り返してきた国の国民が、ハリケーン直後の悲しみと苦難のときに、レイプ、暴動、略奪という唾棄すべき行動に走った様子は、正視

に耐えないおぞましい光景であった。「世界の中央政府」がこうした秩序しか作ることができないのであれば、アメリカが他国から一目置かれる頼もしい存在となることなど到底無理であり、ましてや世界に範を垂れることなどできようはずもない。またこの一件では、被災地で起こった大混乱だけでなく、危機管理のずさんさも露呈された。かくしてハリケーン・カトリーナは、アメリカの醜悪な正体と現実を白日の下に晒し出したのである。アメリカの実態は、内部の空洞から騒音を繰り出すドラムに例えることができる。いうならば、醜い内面を厚化粧で隠し、野蛮な本性を上辺だけの格好良さで取り繕った中身のからっぽな国、それがアメリカなのである。

経済面についていえば、このグローバリゼーショ ンという理念は、多国籍企業や超金持ち国のコン グロマリットの運営および仕組みと、発展途上国の 貧しい人々との関係の中にはっきりと現れている。 現実に私たちは、たとえば発展途上国がなすすべ もなく、超金持ち国の企業の意のままに翻弄され ている様子や、こうした弱い国の貧しい人たちが、 大企業やコングロマリットの情け容赦ない支配の手 から逃れようと、死にもの狂いで、ほとんど勝ち目 のない闘いに挑んでいる様子を目の当たりにして いる。しかし、誠に奇妙で皮肉なことであるが、本 来グローバリゼーションという概念は、善意と崇高 とさえいえる使命の下、ある意味純粋な土壌の上 に誕生したのである。というのも、二つの大戦の終 結後、世界経済を健全な軌道に戻すための経済 的仕組みとして生み出されたものが、グローバリゼ ーションだからである。その意図するところは、経済 の回復を加速して誰もが再び自分の足で立つこと ができるように、自由競争と資本主義市場、自由主 義的企業からなる開かれた自由放任経済を推進す ることにあった。

しかしながら、これがあくまでも善意に基づく経済 的ユートピアであり、理想でしかないことは明らかで ある。なぜなら、自由競争は決して公平な競争にな

り得ないからである。その背景にあるのは、貧しい 者は富める者と競争できず、弱者は強者と競争で きないという厳然たる事実である。羊がライオンに立 ち向かえるはずがない。ライオンの前では羊はなす すべもなく立ちすくむしかないのである。そのため、 この体制は必然的に、貧しい者に対する搾取に行 き着くことになる。こうして貧しい者はますます貧し く、豊かな者はますます豊かになり、その結果として 今日では地球上の一握りの大金持ちが、それ以外 の世界中の人々の収入を上回る富を手にするとい う現象が生じている。一言でいうならば、これは甚 だしい不正であり、豊かな強者が世界中の人々を 搾取している図式である。こうした傾向の高まりを受 けて、昨今世界中で抵抗運動が起きており、大国 の政府や企業が会合を持つところでは、必ず反対 者のデモが行われ、抗議集会が開かれている。

社会文化の面でもグローバリゼーションの進展は 著しく、広い範囲で、誰の目にもはっきりと分かる影 響が現れている。私たちの眼前では、今まさに、世 界中で新しいタイプの文化が誕生しつつある。この 文化はローカルなものでもなければ、特定の文明、 宗教、あるいは伝統に根ざしたしたものでもない。 敢えていうならば、これは狂乱の文化である。また 狂騒とヒステリックなまでのエンターテインメントに身 を呈した文化であり、高い理想や崇高な志とは無 縁の文化である。さらにこれは享楽的生活の文化 であり、大量廃棄と大量消費の文化、そして物欲と 性的堕落の文化を肯定するものでもある。新しく誕 生したこのグローバルな狂乱の文化は、最新の通 信メディア技術であるインターネット、そして世界の娯 楽の定番ともいうべきテレビと映画によって一いう ならば小さな画面と大きな画面を通して一運ばれ ている。その結果、一部の若者や社会のある層が、 ハリウッド的な思考パターンやテレビから入ってくる 生活様式をありがたかるだけでなく、あろうことかそ の影響を受けて、暴力行為や薬物乱用や社会家 族的対立といった反社会的行動にまで手を染める

ようになってしまった。彼らは東洋人にも西洋人に も見えず、欧米人が巧みに作り出した新しいオリエンタル人の外見をまとっている。東洋は社会の価値観と道徳、伝統、そして宗教生活に大きな価値を置いているため、控え目に言っても、このような新しい現象はたやすく受容できるものではない。その中に私たちは、自分たちの価値観が蝕まれ、消滅し、東洋的心情や価値観や世界観と相容れない新しい文化に支配されてゆく様を見るからである。それゆえ私たちは焦りと不安を感じると共に、変化する社会の様相に対して、ときにいたたまれない憤りを覚えるのである。

文化というものは総じて宗教に根ざしたもので あり、宗教的な世界観、価値観、心情を表出し表 現したものである。それゆえに昨今の社会情勢は、 私たちの文化と文化的アイデンティティーに真っ向 から対立し、その脅威となるだけでなく、私たちの 信仰心と宗教的価値観を蝕んでもいる。なぜなら ば外見に現れるものは、多くの場合、内面の理念 を映し出しているからである。それだけではない。 宗教と文化は文明の両輪であるため、昨今の新た な動きは私たちの東洋的文明をも揺るがしている。 さらに文化とは国および国家的アイデンティティーの 基盤であるため、この新しいグローバル文化は、私 たちの国家的アイデンティティーと健全性を脅かすも のでもある。こうした理由から、私たちがグローバリ ゼーションに疑問の目を向けるのは当然のことであ り、私たちは、ごく控え目にいっても、宗教、文化、 政治、経済など、多くの局面でグローバリゼーショ ンの脅威を感じずにはいられないのである。とは いえ、グローバリゼーションは今日の秩序であり、も はやその進展を止めることはできない。では私た ちはグローバリゼーションの攻勢にいかに備えれば よいのだろうか。そしてグローバリゼーションの波が、 様々な形、様々な現れ方で私たちの元に迫ってき たとき、どのようにすればその流れに賢く対応する ことができるのだろうか。



### 東洋的アイデンティティー

東アジアの国々(日本、中国、韓国)や、東南ア ジアの大陸国および島国(カンボジア、ベトナム、ラ オス、タイ、ビルマ、フィリピン、マレーシア、インドネシ ア)に目を向けると、こうした国々が実に多様性に富 んでいることが実感できる。民族、宗教、文化、言 語、歴史、政治的イデオロギー、経済制度のいず れをとっても国ごとに大きな違いがあるため、一部 でいわれることであるが、東アジア諸国を一つのグ ループに統合したり、一言で表現したりすることは 不可能であり、ましてや一つの体制下にまとめるこ となど到底無理な話である。しかしながら、こうした 国々がまったく統一性を欠いているかというと、必 ずしもそうではなく、表に現れた多様性の奥深くを 覗けば、そこに極東の国々を結びつけているある 共通点を見つけることができるのである。その共通 点とは「東洋的ペルソナ」、すなわち東洋的なパー ソナリティーと世界観、そして価値体系である。現 にこの東洋的ペルソナは、東アジアの人々の思考 や行動パターンの中に現れており、こうしたパターン はどの東アジア諸国にいても感じ取ることができ る。東の国民、すなわち東洋人に初めて出会った 外国人が少なからぬとまどいを覚え、そのつきあい 方に少々苦労するのは、このためである。いうなら ば、東洋人がミステリアスに見えるのである。これ に対して西洋人は、極東の国民とは大きく異なる 世界観と思考パターンを持っている。

東アジア諸国は、それぞれが独自の民族、宗教、 文化、言語背景を持つが、この地域の人々は総じ て、また平均的に、東洋的ペルソナと東洋的な外 観、心情、そして思考パターンを共有している。確 かに日本人の容貌はフィリピン人やタイ人やマレー 人のそれとは似ておらず、また言語や宗教も異な っている。それでもその思考や行動パターンには、 東洋人に共通する何かがあるのである。それは優 雅で上品な物腰であり、穏やかな話し方であり、 他人に対する礼儀や思いやりであり、寛容な心、

忍耐、そして我慢強さといった美徳である。こうした 東洋的ペルソナはそれ自身の倫理観や価値体系、 そして善悪の意識を映し出したものでもある。そし て何よりもこのペルソナは、伝統と習慣を重んじ、 宗教的な面でとくによく目立ち、自己主張的という より内省的であり、円熟した威信を備えた自我意 識を有し、穏やかで落ち着いた思考パターンを呈 し、あくまでも控え目に表出する。こうした特徴は他 地域の人々のペルソナとは幾分異なっている。こ の東洋的ペルソナは、やや前屈みになった姿で表 される東洋の賢人の姿に象徴的に現れている。賢 人が前屈みになっているのは、背中に知識と智恵 という重い荷を背負っているためである。つまり智 恵が一杯つまっているにもかかわらず、賢人は謙虚 に身をかがめ、外面的にはあくまでも慎み深さを保 っているのである。またこのペルソナの体現者とし て荘子の名をあげることもできるだろう。荘子は気 高く勇敢で慈愛に富み、受容的な行動と思考パタ ーンを持つ人物である。これに対して欧米のヒーロ ーは「超人」(スーパーマン)である。 気高く勇敢で ある点は東洋の賢人と同じであるが、西欧のヒーロ ーは力と強さを持ち、華やかで目立つ存在である。

また東洋的ペルソナは通常、伝統、規範、習慣、 文化と結びついており、こうした価値観を肯定して いる。その中でもとくに重要視されているのが、親 や師、目上の者、そして権威に対する深い尊敬の 念である。こうした気持ちは子どもや家族に対する 愛情、師を敬う心、そして共同体精神や共同体意 識へと発展し、さらにその中に発現する。これは連 帯、そして共通のアイデンティティーの精神であり、 仲間意識と忠誠心の精神でもあって、儒教では「孝」 という概念で捉えられている。こうした特徴こそが、 東洋の共同体や社会に強い同族意識と一体感を 植え付ける役割を担っており、こうした意識が共同 体の暮らしと協働体制を強化し、維持すると共に、 国家主義的な忠誠心と国家的アイデンティティーへ と発展するのである。また共同体の暮らしからは、

共同体的な世界観と価値体系が生まれ、これがそ の共同体と暮らしを持続させるための指針となる。 こうしてこの連鎖が循環してゆくのである。

このように、東洋的ペルソナの中にたたき込まれ、 植え付けられた国家的アイデンティティーと国家主義 的感情は、忠誠心と権威に対する深い敬意の精神 の上に築かれている。そのため、こうした国家的アイ デンティティーと国家主義的感情は、必然的に権威 主義的な世界観へと発展し、またそうした世界観を 肯定する傾向が強い。こうした価値観は、リベラル というよりも、封建的な性質を色濃く持ち合わせて いる。そのために東洋の社会経済的背景には、人 民の代表から成るリベラルな集団的権威よりも、王、 大統領、預言者、賢人など、社会経済的要人を崇 拝し、奉るような空気が蔓延しているのは無理もな い。言葉を変えるならば、東洋的ペルソナは、集団 的代表者ではなく、個人に権威を委ねることを望ん でいるのである。また同様に、東洋の宗教と伝統は 中央集権的権威を帯びているために、社会的ある いは政治的イデオロギーよりも尊敬され、崇拝され ると共に、より大きな関心と注目を集めている。また 社会秩序を保ち、管理する上で、宗教や伝統は、 法律や規則よりもはるかに有効に機能する。これは 宗教と伝統が、欧米の社会経済的イデオロギーが 求める集団的権威ではなく、封建主義と同じように、 中央集権的権威を持つためである。

### 宗教とグローバリゼーション

このように東洋において宗教はきわめて重要な 地位を占めている。宗教は単なる個人の問題では なく、共同体、社会、ひいては国家の問題なので ある。先に述べたように、現実に宗教は東洋諸国 の文化や文明のルーツであり、国家のアイデンティ ティーと健全性の基盤を形成している。東洋人は宗 教に大きな価値を置いており、宗教と宗教的利益 を守り、維持し、その発展をはかるためなら、どの ような労もいとわない。現に宗教感情や宗教運動

により、政府が転覆したことさえあるのである。だか らこそ、グローバリゼーションの影響に見られるよう な、宗教と宗教的価値観と文化の地位を脅かしか ねない動きには、どうしても不信と疑惑の目を向け ずにはいられないのである。グローバリゼーション が社会文化にかくも華々しく登場したとき、これは 宗教と伝統に対する攻撃だと解釈され、そのため グローバリゼーションがもたらした社会文化的変容 は、無宗教的価値観の現れであり、侵入であると みなされた。こうした価値観は、宗教および宗教的 アイデンティティーを混乱させ、弱体化させる原因に なる。その意味で、東洋で最初にグローバリゼーシ ョンに反旗を翻したのが宗教界であったことは驚く に値しない。こうして展開された宗教運動は、宗教 と宗教的価値観と宗教文化を守ると共に、欧米、 とりわけアメリカ合衆国の支配と覇権から離脱する ことに主眼を置くものであった。

また東洋人にとって、宗教が単なる精神や心の 問題にとどまらないことも事実である。東洋の文明 では、聖俗の厳密な区別がない。東洋では宗教と 生活は分かつことのできないものであり、道教や神 道など、信者にとっても信仰の内容を部外者に説明 するのに苦労するような宗教もある。こうした宗教は、 世界の他の宗教に較べると、神学理論、教義や教 理、儀式や儀礼、場合によっては聖典がきちんと整 備されたり体系化されたりしていないが、聖俗が分 離されていないのは、このことが原因ではないと思 われる。むしろ信者が自分たちの信仰を当たり前の 日々の営みと考えており、宗教そのものを、注意を 喚起したり説明を要したりするような特別なものとみ なしていないことが原因だろう。これは人から聞いた 話だが、古代の中国には宗教を意味する言葉すら なく、「chia」という言葉が宗教という意味を兼ねて いたという。これは「教え」という意味である。実に 興味深いことである。「chia |から派生して「chiao | (宗教)という言葉ができたのはずっと後のことで、 外国の宗教が中国に入ってきたために、外国の「生



活様式(外国のchiao)」と国内のそれを区別する必 要が出てきてからのことだという。

こうした聖と俗を区別しないという考え方は、東 洋の宗教の倫理観、そして東洋的ペルソナの倫理 観にとくに顕著に現れている。東洋の倫理観は、 儒教のヒューマニズムや利他主義も含め、すべて が宗教的倫理観であり、人間の心を大宇宙(天)の 中の小宇宙ととらえている。つまり人間の心には天 の意志が反映されているという考え方である。国 家が天下を治めることができるのも、ひとえに天の 恵のお陰であり、天子は天の命を受けた者とみな されていたのである。同じことは仏教的倫理観に ついてもいえる。仏教では個人の幸せだけでなく、 むしろ他人の幸福の方に重点を置いている。菩薩 が衆生の民を救うために涅槃に入らないでいるの もそのためである。伝統的宗教を維持する一方で、 道教、大乗仏教、儒教を取り入れてきた中国人は、 聖俗不分の理念と全包括的世界観とを前面に押 し出し、生活と信仰を同じ次元で捉えてきた。これ は生活と信仰がコインの裏表を成しているという意 味ではなく、いうならばその両方が同じ面にあると いうことである。そのためグローバリゼーションによ って生活の安定が脅かされようとしている今、遅か れ早かれ、何らかの反発が生じるのは避けがたい ことなのである。

同じことは他の宗教にも当てはまる。とくにイスラ ームがそうである。イスラーム世界では、グローバリ ゼーションとグローバリズムに対する反発が既に顕 在化しており、こうした抵抗がときに政治色を帯び、 政治声明の中に盛り込まれる場合すらある。これ は、イスラームでは聖俗の区別がさらに曖昧である ことが原因である。イスラームは信者の生活のすみ ずみにまで浸透しており、シャリーア(イスラーム法) に見られる通り、その教えは倫理観にとどまらず、 私的生活及び社会生活のあらゆる制度、あらゆる 側面の土台となっている。従ってイスラーム世界で は、精神面においても、知的活動面においても、物

質面においても、すべての物事が信仰と宗教問題 の枠内に収まっているのである。ムスリムの倫理観 は宗教的倫理観以外の何ものでもなく、本人とそ のコミュニティーの宗教的価値観と信仰の深さを体 現したものに他ならない。そのためグローバリズム そのものはいうに及ばず、グローバリゼーションに伴 う変化もまた、ムスリムにとってゆゆしき影響を及ぼ しており(ムスリムだけがとくに大きく影響されてい るわけではないが)、ムスリムたちは今、こうした勢 力に懸命に反発し、抵抗しようとしているのである。

一方で政教分離を主義に掲げるキリスト教の場 合も、一部の信者の間では聖俗の区別が曖昧に なっていることがある。とくに東洋のキリスト教徒は、 この主義をしっかりと信奉しながらも、その日々の 行いには信仰の影響が色濃く現れている。たとえ ば中国のキリスト教徒は今も家族の絆と、親、師、 権威に対する尊敬の念を大切にしているため、そ のペルソナは、西洋的というよりも、明確に東洋的 性質を帯びている。この東洋的ペルソナは、世界 で最も熱心なカトリック教徒といわれているフィリピ ン人にも現れている。フィリピンのキリスト教徒は、 キリスト教と東洋的価値観を見事に融合させ、キリ スト教的でありながら、同時に東洋的でもあるペル ソナを確立している。

しかし宗教的アイデンティティーと国家的アイデン ティティーに対し、グローバリゼーションがなぜここま で否定されなければならないのだろうか。グローバ リゼーションがキリスト教社会である欧米から誕生 したのであれば、なぜグローバリゼーションがあらゆ る宗教的慣行に敵対するのだろうか。それは、たと え欧米に端を発したとはいっても、グローバリゼー ションは欧米の宗教や宗教観の申し子ではなく、 実際には俗社会に出自を持つものだからである。 現実に、グローバリゼーションは反宗教的といって もよいほど世俗的であり、その中身をよくよく吟味 すると、その根底には科学と宗教の対立の図式を 見ることができる。そしてこの対立では科学が宗教

に勝利を収め、覇者となっている。つまり俗が聖を 支配しているのである。グローバリゼーションの産 物が反宗教的性質を帯びるのはこのためである。 文化的には、グローバリゼーションは狂騒と性的堕 落の文化を生み出し、経済的には、不平等と搾取 と重大な不正の温床となっている。こうした現象は いずれも宗教的価値観やその教えの精神とは対極 にあるものばかりである。このように、欧米で誕生 したとはいえ、グローバリゼーションとグローバリズ ムは、キリスト教はおろか、およそ宗教とは無縁の 存在であり、あくまでも物欲と支配欲の落とし子で しかないのである。

# グローバリゼーションと グローバリズムへの対応

このように東洋では、その国で実践されている 宗教自体が倫理として機能しているために、グロー バリゼーションが生み出した新しい文化(いうならば 狂乱の文化)は東洋のコミュニティーの信仰心を混 乱させる原因となっているのである。また東洋諸国 の文明と国家的アイデンティティーは宗教を基盤とし ているために、やはりグローバリゼーションの影響 を受け、その立場を脅かされている。東洋の国と コミュニティーがグローバリゼーションの流れを否定 し、反発するのはこのためである。また政治につい ていえば、パン・ナショナリズムを理念に掲げるグロ ーバリズムは、実は東洋にとってさらに重大な脅威 を与えている。なぜならこの政治的イデオロギーで は、事実上どの国も自由な宗主国となりえず、好む と好まざるとにかかわらず、すべての国が中央の超 権力の支配下に置かれるからである。これは究極 的に、自治と自由な統治の喪失を意味している。

グローバリゼーションとグローバリズムが宗教と宗 教的価値観に対する脅威となっていることは確か であるが、現在の世界を混乱に陥れている原因は これだけにとどまらない。その中でもとくに恐ろしく 深刻なものは、直接的暴力と構造的暴力であり、

また政治的背景を持つものも経済的目的のものも 含め、毎日のように世界中で繰り広げられている大 量殺戮と不当な弾圧、および犯罪組織による無差 別暴力と常軌を逸した流血行為である。何らかの 流血事件や大虐殺のニュースがテレビで報道され ない日は1日もなく、また残虐行為やサディズムを美 化し、暴力や攻撃性をあおり立てるような映像が連 日のように流されている。本来人間は誇り高い存 在であった。「神の似姿」(キリスト教)、「神の協力 者」、「管理人」(ユダヤ教)、「神の代理人」(イスラー ム)、「神が創造した最高のもの」(シーク教)、「大宇 宙の中の小宇宙 | (儒教)など、数々の宗教の中で 人間には様々な賛辞が送られていた。ところが人 間はその栄誉ある座からはるか遠くに転落し、今や けだものにも等しい存在に成り果て、悪魔的な行 為に手を染める狂人と化してしまった。人間はこの ような残虐な趣味や悪行に目をつぶるだけでなく、 自らこれに加担し、楽しんでさえいるのである。

このような残虐行為すべてを、悪と邪心の勝利 と凱旋と捉える向きもあるだろう。しかし私は、こう した行為は実は良心の敗北を意味しているのだと 思う。つまり信仰と良心を持つ者が、地球上に平 和と幸福を築くことと、生きとし生けるものすべてが、 正しく、尊厳をもって暮らしてゆける環境を保つこと に失敗したのである。私たちの世界の一部が見る 影もなく堕落してしまったのは、一つには、良心、そ して信仰を持つ者が、「善」の意味を取り違えてし まったからではないかと私は考えている。ある意味、 多くの人にとって「善」とは、追従することである。 これは、人当たりが良く従順であること、好意的で あること、服従的であり能動的でないこと、受け身 であること、行動を起こすよりも傍観する側に回る こと、という意味である。いうならば、宗教的な態 度とは、従順であり、物事をあるがままに受け入れ、 不可避なものも潔く受容することであるという、幾 分見当はずれの思い込みや通念があるように思わ れてならないのである。また不正と闘い、平和と幸

福を維持するために社会と積極的にかかわること は、宗教心を損ない堕落させるにも等しい愚行だ

という思い込みもあるのではないだろうか。こうして 良心を持つ者は沈黙し、受け身に徹することを選 び、かたや邪心を持つ者は大声を上げ、行動する 道を選ぶ。前者は傍観し、服従することに甘んじ、 後者は積極的に活動し、自分の我欲を押し通そう としているのである。

しかし、このような受け身的な態度は、決して宗 教の正しい教えから発したものではない。なぜなら ばどの宗教も、正義と善を広める行動に進んで荷 担せよ、と呼びかけているからである。たとえばダ ライラマ師は2000年にケープタウンで開かれた世 界宗教者会議の演説で次のように宣言している。 「あなたがたは瞑想によって自分自身を変えるが、 善い行いによって世界を変えることができるのであ る |。また1965年の第二ヴァチカン公会議で発表 されたノストラ・アエタテという重要宣言は、カトリッ ク教徒に対して「真摯に相互理解の醸成をはかり、 全人類の幸福のために、共に社会正義と道徳の高 揚、そして平和と自由の実現に努める よう呼びか けている。イスラームは、信者が「善きことを命じ、 悪しきことを禁ずる | ことを不変の定めに掲げてお り、儒教も、ヒューマニズムと利他主義を広めること を奨励し、教育を善き進歩的社会を構築するため の手段と位置づけている。さらにシーク教も宗教活 動と社会活動を等しいものとみなしている。

こうした指針や定めを見る限り、世界で残虐行 為が横行し、暗闇で羽音を立てる蚊のように、人 を不快にさせるだけで何の役にも立たず、何の価 値も重みも持たない文化が蔓延する中、宗教者や 信仰者や求道者が拱手傍観していてよい理由はど こにも見あたらない。つまるところ宗教とは、良心を 育む役割を担っている。そして豊かに育まれた宗 教的良心は、苦痛や苦悩、不正や悪行にきわめて 敏感であり、その影響をひときわ受けやすい。だか らこそ宗教者は、尊厳と威信をもって自ら矢面に立

ち、この病んだ世界に平和と安寧を取り戻すため、 自分たちに課せられた役割を果たさなくてはならな いのである。私たちがやらなければ、一体誰にそ んなことができるというのだろうか。様々な宗教を 指針とし、場合によっては宗教に具体的な方策を 求めることによって、私たちは数々の方法や手段を 通してこの仕事を遂行することができるのである。 また宗教者が力を合わせるだけでなく、信仰の有 無を問わず、良心ある人々が世界平和のために行 動を起こすことも必要である。こうした行動は、散 発的に個別に実施するのではなく、組織立ったや り方で進めなければならない。力を合わせ、体系 的に行動を起こした方が、はるかに多くの成果を達 成することができるからである。また、グローバル化 したこの世界では、グローバリゼーションの仕組み そのものを利用して新たな世界秩序の確立に取り 組むことができるため、こうした行動のマネジメント も楽に行えるはずである。なお新たな世界秩序と は良心と慈愛、正義と平等を核としており、儒教の 「仁」(愛の心)に通じるものがある。

まず第一に、世界の住民の多くが状況の深刻さ を正確に把握した上で、変革を求め、新たな世界 秩序の実現に向けて努力しようという気になること が必要である。そのためには、お互いが共倒れに なる前に、宗教界、政界、社会活動、財界の指導 者など、良心ある者が社会のリーダー役を務め、メ ディアと共に中心的な役割を担って変革を促し、新 たな世界秩序の確立を叫ぶべきである。変革に向 けた取組では、誰もが独自の役割を担っており、 指導する側、従う側のいずれもが主体的に活動す る場を持っている。一国の政治家であれば、国家 的アイデンティティーと忠誠心の高揚と拡大に努め ることができただろうし、財界の指導者であれば、 超大国の支配を受けることがないように、国内の経 済を活性化する新たな方法を考え出すこともでき るだろう。文化や芸術の面では、国内の文化やそ の独自色を前面に打ち出して、社会が自国の楽し

みに目を向け、その良さを理解するようにし向ける ことが必要である。またマスメディアの役割も大きく、 印刷媒体、ビジュアル媒体、電子媒体を活用して、 変革を見据えた行動を起こし、その促進と持続を はかると共に、国家的アイデンティティーへの忠誠心 と誇りを醸成し、国内の文化と価値観に対する理 解を深め、倫理にもとる行動や残虐行為に代えて 宗教や倫理を大きく取り上げるべきである。実は過 去の変革もやはりこうした過程を経て実現してきた のである。ルネッサンス、宗教改革、数々の革命、 そして世界の文明の移り変わりはいずれも、大衆 の意識と変革への欲求が端緒となっている。欲求 があるところには意志が生まれ、そこからさらに変革 に向けた具体的な取組が始まる。過去の変革はこ のようにして達成された。今再びこの過程を繰り返 すべきである。

またいうまでもないが、変革を実現し、変革に向 けた適切な指針を描き、新たな世界秩序を構想す るには、学識者が指導的役割を担わなければなら ない。取組を進めるには、新しい世界秩序が望ま しい方向に機能することを民衆に納得させ、安心 感を与えることが必要である。さもなければ民衆は 変革に対して不安を抱き、変革に向けた動き一切 を胡散臭く思うだろう。そして、新しく構想されてい る世界秩序が一層の混乱と無秩序を招き、不正と 抑圧を増大させるのではないか、一言でいうならば 今よりも状況を悪化させるのではないかという懸念 を募らせ、その受入を拒むようになるだろう。従っ て、宗教学者と宗教指導者は、真摯に、賢明に、 そして一心に自分の努めを果たし、人々の理解を 得て、社会が新しい世界秩序を受け入れ、これに 向けて歩み出すための道筋を付けなければならな い。そうして初めて、コミュニティーで、ひいては国 家で、宗教的価値観と倫理秩序を持続し、高めて ゆくことができるのである。宗教には国境がない。 つまり宗教的な呼びかけやビジョンは、国、人種、 政治、経済、地理、性別、年齢など、どのような壁

人が宗教とは無縁の生活を送っており、中には無 神論者もいるという事実を見逃してはならない。そ れどころか一部には、宗教に胡散臭さを感じたり、 場合によっては恐れを抱いたりする者すらいるの である。過去の歴史にもそうした例はあったが、最 近はとくに宗教の名を騙った残虐行為や暴力が頻 発しているためである。従って、以前のように世界 の人々の関心を宗教に向けさせ、グローバル社会 (とくに欧米の頑固な無神論者たち)の生活様式と その基盤に宗教的価値観を取り戻すためには、ま ずこうした人々の眼前で宗教を復活させ、その地 位を高めると共に、現代の社会が宗教に対して持 つ胡散臭いイメージを払拭することが必要である。 すなわち現代の社会情勢との関連の中で宗教を 捉え、有益で価値のある指針として宗教が21世紀 の人々に受け入れられるようはからなければならな いのである。そのためには、現代人のニーズに応

え、現状に対応できるような宗教像が求められる。

また現代社会の課題や問題の解決に貢献すると

共に、信仰や心の問題だけでなく、個人の生活や

社会生活も含め―たとえそのあり方や構造を変え

るのは無理だとしても、少なくとも精神面と規律面

において―社会のありとあらゆる問題に対応できる

宗教のあり方を模索しなくてはならない。すなわち、

宗教学者や宗教指導者たちは、民衆を導き、その

指針としての役割を効果的に果たさなくてはなら

ず、そのためには社会における自分の位置づけと

使命を見直すことが必要なのである。

も障害も飛び越えて世界中の人々に届くのである。

こうした楽観的な見方がある一方で、多くの欧米

現に、宗教指導者や宗教学者たちは、あまりに 長い間、社会に平和と秩序をもたらす役割を十分 に果たせないできた。私たちにその気がなかった わけではない。ただその取組が本来あるべき効果 を発揮せず、期待されるだけの成果を出すまでに 至らなかったのである。今こそ私たちには、自分の 役割に真剣に向き合い、取組のあり方を見直すこ



とが求められている。宗教の開祖や預言者、そし て古代の賢人はいずれも有能であった。私たちと の大きな違いは、こうした偉大な指導者たちが民 衆と行動を共にし、学識と指導力を合わせ持つ真 の導き手として生の指針を示した点ではないだろ うか。これに対し今日私たち宗教学者や指導者は 机上の理論を振りかざし、民衆の利益を省みよう としない。学者は思想や教義にとらわれ、学問の 深みと学術論争にはまり込み、一方宗教指導者は 自らの保身に汲々とする俗物に成り下がり、階級 意識や権力構造に拘泥している。その結果、学者 と宗教指導者はどちらも民衆から離れ、孤立した 存在になってしまった。これに対して昔の預言者や 賢人の場合、その言葉は分かりやすく、考えは明 快で、指示や命令は具体的かつ現実的なものであ った。また親しみやすく、おおらかな人柄の持ち主 でもあった。彼らは民衆の心と生活の一部であり、 それゆえにその教えを効果的に多くの人々に届け、 コミュニティーを良い方向に導くことができたのであ る。残念ながら、今日の宗教学者や主導者たちは 民衆から遠ざかり、接点を絶ってしまっている。私 たちは、民衆の側が私たちを理解し、認めることを 期待している―しかも民衆の1人としてではなく、 「上に立つ | 者として。

もし学識が学者のためだけに存在し、エリートの 利益だけを目的としているのであれば、文字通りの 意味でも比喩的な意味でも、そうした学識は、象牙 の塔の住民にしか理解できない蔵書を増やすこと にしか使い道がないといえるだろう。学者、中でも 宗教学者がグローバリズムに立ちはだかり、その流 れを押しとどめるためには、自ら民衆の中に身を投 じ、変革の仕組みの一部になるしか方法はないの である。言葉を変えれば、これは民衆の闘いに参 加するということであり、仏教の菩薩、儒教の荘子、 イスラームの「神の代理人」、ユダヤ教の「神の協力 者と管理人」、キリスト教の「神の似姿」、そしてシー ク教の「神が創造した最高のもの」の精神にかなっ た生き方をするということである。また世界のために、そして生きとし生けるものすべてのために尽くすということでもある。端的にいえば、私たちは自ら変革の媒介となり、新たな世界秩序への導き手とならなければならないのである。

#### まとめ

最後に以上の論旨をまとめておく。グローバリゼ ーションは欧米の産物であるために、東洋人にはな かなか馴染みにくい面がある。またグローバリゼー ションは欧米の文化や体制や嗜好を広めようとす るため、東洋は、独自の東洋的ペルソナと東洋的 生活様式が流れに呑み込まれて消滅することのな いように、その侵略に対してしっかり備えなければ ならない。グローバリズムとグローバリゼーションの 問題に向き合うには、学者はただ机上で問題を理 解するだけにとどまらず、真摯かつ積極的な姿勢を 示すと共に、自分のやるべきことを確実に実行で きるような威信を身につけるべきである。また、た だ弁を弄するだけでなく自ら行動し、指示を与える だけでなく自ら活動に参加してその役割を果たさな くてはならない。すなわち宗教学者と指導者は、 社会の構成員となり、社会生活の活動の渦中に身 を投じ、社会を上から見下ろすのではなく、その内 部に入り込まなくてはならないのである。

# 日本のナショナル・アイデンティティと アジア的構想

麗澤大学 **松本健一** 

### 1. ナショナリズムの現代的性格

世界を二つに分けた冷戦が終焉して(1989年) 以後、世界を一つにする(とくに経済・金融・情報 の分野で)グローバル化がすすみ、これに抵抗す るように、各国でナショナリズムが強まった。

事実、世界の各地で、近代国家の三要素である 領土・国民・主権を声高に主張する動きが強くなっ ている。アメリカの一極支配に対するEUや中国の 抵抗、EU内部の移民問題、東アジアの日中韓に おける領土や資源をめぐる争いなど、どれをみても ナショナリズムの高まりといえないものはない。

しかし、ナショナリズムの高揚ということなら、 世界が二つに分けられる前、大きな枠組でいうと ロシア革命によってソビエト連邦が出現する以前、 すなわち第一次大戦当時のナショナリズム国家の 隆盛と激突のころに状況が似てきたともいえる。 わたしが「歴史の回帰現象」とよぶゆえんである。

じっさい、イラク戦争をめぐって、わが小泉純一郎首相が「日米同盟があるのだから、日本の国益のため、アメリカのイラク戦争を支持し、自衛隊を派遣(派兵)する」と述べた論理は、90年前の大隈重信内閣の第一次大戦への参戦の論理と瓜二つだった。すなわち、大隈内閣はそのとき、「日英同盟があるのだから、わが国は国益のため、イギリス側に立って参戦する」と述べたのだった。

とすれば、現在のナショナリズムの高まりを「歴 史の回帰現象」とよぶだけでは、ナショナリズムの 現代的性格を言いあてたことにはならないだろう。 第一、現行の日本国憲法(いわゆる「平和憲法」)の第9条「戦争の放棄」は、その第一次大戦のあまりの惨禍に驚いた欧米諸国が「不戦条約」(1928年)を制定した際、日本もその締結国となった。ところが、その締結国となった日本が、満州事変(1931年)で、最初にこれを破ったのである。その結果、日本は、第二次大戦での敗北後、「不戦条約」第一条の「戦争の放棄」を懲罰的に謳い込まされたのである。

日本がそういう過ちを犯したのは、第一次大戦 当時まで世界各国のナショナリズムの戦略的特徴 であった「テリトリー(領土)・ゲーム」に、日本がい ちばん遅く参加したがゆえに、いちばん強くこだわ った結果だった。「テリトリー・ゲーム」とは、大きな 領土をもって沢山の資源を手に入れればその国 は発展できる、という帝国主義的な戦略である。

その戦略は軍事力を主体とするから、そういう 武力を放棄させられた戦後日本は、みずから経済 力主体の「ウェルス(富)ゲーム」へと戦略を変更せ ざるをえなかった。「ウェルスゲーム」とは、しっか りとした産業をもち貿易をさかんにすればその国 は発展できる、という戦略である。NIESとよばれ たアジアの韓国、台湾、香港、シンガポールの「四 つの小竜」の経済発展も、そしてこれをその後ろか ら追いかけたマレーシアやタイやインドネシアも、 またそのあとの1990年代から経済発展をはじめた 中国やベトナムも、この「ウェルスゲーム」の実行者 だった。なお、1993年に改正された中国の憲法前 文には、国家目標が「富強」とうたわれている。明 治日本の、富国強兵と同じである。そのため、「テ リトリー・ゲーム」の要素を強く残しているわけだ。

とはいえ、そのような「ウェルスゲーム」によって経 済発展をとげたアジアの国々が、冷戦の終焉以後、 とくに経済・金融・情報のグローバル化にまきこま れてみると、そこでは国際的な相互依存の関係が 強まらざるをえないのである。今年4月の中国の反 日デモに対しても、「あれは中国の責任ではない」、 靖国参拝や歴史認識問題など「日本の責任である」 と主張していた中国政府でも、在中国の日系企業 には350万人の中国人が雇用されている、といって 反日デモの鎮静化につとめざるをえなかった。

にもかかわらず、この9月3日には、中国政府のいつづけているわけだ。 主催で「抗日戦争勝利60周年 | の記念大会が開か れた。これは何を意味するのか、というと、現在の ナショナリズムが「アイデンティティ・ゲーム」へと移 ったことのあらわれなのである。つまり、現在の発 展した中国は共産党が主体となって抗日戦争をた たかって作った、という主張である。

このことは何を意味するのか。世界各国、とく に経済の相互依存を強めるアジア諸国が、グロー バル化した世界のなかで生き残ってゆくために、 「自分の国とは何か」(アイデンティティ)を明らかに 主張しなければならなくなった結果である。

(テリトリー)や経済資源(ウェルス)の問題ではない。 民族のアイデンティティの根幹にある、歴史認識の 問題なのである。――自分の国は日本によって保 護国とされた(1905年の日韓協約)、そんな情けな い歴史をもつ国ではない。そう、民族の「誇り」を問 題にしているのである。

このようなとき、日本の民族の「誇り」はどこにあ るのか。それが、日本ナショナリズムが現在問われ ていることなのである。いや、その「誇り」の回復 のため、日本もナショナル・アイデンティティを再構 築することが求められているのである。

# 2. ナショナル・アイデンティティの再構築

いまわたしは、ナショナル・アイデンティティの再構 築といった。ナショナル・アイデンティティとは、先にふ れたように、「自分の国とは何か」ということであるか ら、現代の国(ネーション)の本質にほかならない。 国の本質なら、短く、かんたんな言葉でいうなら、 「国体(こくたい) |である。だが、他国はいざ知らず、 日本の場合は、この「国体」という言葉は、戦前、天 皇制と同一視されて、汚れてしまった。日本の「国体」 とは何か、それは「天皇の国家」である、というかた ちで。それゆえに、わたしは「国体 |という言葉を使 わずに、「ナショナル・アイデンティティ」という言葉を使

では、そのナショナル・アイデンティティの再構築 は、世界でいま、どのようになされているのか、と いうと、それにはいくつかの方法がある。

まず、いちばん手易く、かつ現在いちばん多く 使われている方法が、自国の外に"敵"を作ること である。とくに、多民族、多文化、多宗教、それに 多様な構成要素を内にかかえる国家が、この方法 をとりやすい。

じっさい、アメリカのハンチントンなどは『文明の 衝突』(1996年)で、冷戦構造の解体以後、世界各 国はナショナル・アイデンティティの確立を不可欠と 韓国における竹島(=独島)問題も、単に領土 しているが、こんなことは簡単だ、外に敵を作れ ば国内は一つにまとまれるのだ、と答えたのであ る。これを、わたしは"ハンチントンの罠"とよんで いる。そして世界各国は、いま"ハンチントンの罠" にはまって、みな自国の外に"敵"を作っている。 冷戦構造の解体以後、世界中に紛争が増え、あら ゆる地域に他国を敵としたナショナリズムが高まっ たのは、一つに、その結果である。

> ナショナル・アイデンティティの確立のために外に 敵を作る、という戦略は、ある意味で、アメリカの 特殊性、もっといえば病理にほかならない。なぜ ならそれは、アメリカが世界全民族からの移民によ って出来上がっており、国内的にアイデンティティを

見出すことがむずかしいからである。せいぜい、 「リベラルな民主主義(リベラル・デモクラシー)」と いう西欧近代文明の理念を掲げるにとどまる。

しかし、この「リベラルな民主主義」という理念 は、普遍性をもつが抽象的であり、別の文明に属 して、西洋とは別の歴史をたどってきた民族や、異 なる文化(民族の生きるかたち)をもった人びとに は、容易に伝わりにくく、普遍性をもつにはしても 直ぐには共有しにくい。そこで、アメリカは「リベラ せ、と主張するのである。

そして、ハンチントンがこの理念を掲げたアメリ カの"敵"に設定したのが、「リベラルな民主主義」 の西欧近代文明と対立する、イスラム文明であっ た。ブッシュ米大統領もこの"ハンチントンの罠"に 陥って、アフガニスタンのあと、イラクへ攻撃をしか け、そのあとイランを敵と設定しようとしているわけ である。

これに対して、フランスのような長い歴史をもち ながらも、その歴史はある部分でローマ帝国と重 なり、宗教的にはキリスト教で他の西欧諸国と重 なっている国では、フランス語という国語に、その 文化的独自性、つまりアイデンティティを見出そうと している。ところが、グローバル化のなかでのフラ ンス語の地位は英語に奪われはじめており、EU 内部でもドイツ語を学ぶ人が多くなるのに反比例 して、フランス語を学ぶ人は少なくなっている。し かし、フランスがそのナショナル・アイデンティティを 言語に求めようとしている必死の動きは、確認す ることができよう。

また、同じく長い歴史をもちながら、漢字文明 や儒教文明あるいは仏教といった宗教や文化で 共通しているアジア各国では、近代以後の歴史を 書き直すことで、そのナショナル・アイデンティティ を再構築しはじめている。そのことは、わたしが 『東アジア諸国も歴史を書き直し始めた(East Asian Countries Begin to Rewrite History)

(「中央公論」2001年9月号)ですでに説いたので、 ここでは繰り返さない。(英文資料、参考)

しかし、日本近代の歴史については、改めて述 べておきたいことがある。それは、日本近代の歴史 は過ちを犯したが、その過ちを犯したという歴史認 識こそが、これからの若い日本人にとって、そうか、わ れわれ日本人は過ちを認識し、それを改めていける 民族なのか、という気概・誇りの根拠になりうるので ある。ここが、あまり過ちを認識しようとしない「新し ルな民主主義」の理念の"敵"を設定し、これを倒 い歴史教科書をつくる会」の人びとと、わたしとを分 かつところである。わたしが「新しい歴史教科書を つくる会 |の創立メンバー(8人)に誘われつつも、こ れを断ったのは、その点であった。

# 3. 日本近代の歴史的過ち

では、日本近代の歴史的過ちは、どこで始まっ たか。その歴史認識なしに、日本によって侵略さ れた東アジア諸国と日本とがともに手をたずさえ て、新しいアジア構想へと進んでゆくことはありえ ない。もちろん、その新しいアジア構想のために は、中国が伝統的に、みずから世界の中心にある と意識する「国体」(constitution)ゆえ、そうしてそ の中心で文化が栄えていると意識する「中華」の 文化意識ゆえ、長いことみずからをアジアの一国 とよぶことを拒んだことへの歴史的反省も不可欠 といえよう。その歴史的反省なしには、中国人の 「大中華 | 意識は覇権主義として、アメリカのみなら ずアジアの各国から恐れられるだろう。

それはともかく、日本近代の歴史的過ちはどこ にあったか、ということが、日本のナショナル・アイ デンティティの再構築のための大前提である。わた しの考えでは、日本近代の歴史的過ちは1915(大 正4)年の「対華21カ条の要求 | にあった。この 「対華21カ条の要求 | は、前年1914年の第一次世 界大戦への参戦と表裏一体をなすもので、明らか に日本の帝国主義化、中国に対する帝国主義的侵 略を意味していた。

改めていうが、2年前のイラクへの自衛隊派遣 に関して、小泉純一郎首相は「日米同盟があるの だから、日本は国益のため、イラクに自衛隊を派遣 する」といった。これは、90年前に(1914年に)、 今日の小泉首相と同じように大衆的人気のあった ポピュリスト(大衆迎合主義者)の大隈重信首相が、 第一次世界大戦への参戦にさいしていった「日英 同盟があるのだから、日本の国益のため、第一次 大戦にイギリス側に立ってドイツと戦う といった 論理と、瓜二つだった。

そうして、日本はドイツに宣戦布告した二ヶ月ほ ど後には、青島を占領した(1914年11月7日)。そ れが、翌年の青島をふくむ山東省の植民地化を中 核とする「対華21カ条の要求 | へと結びついたの である。わたしはこのことに関して、『朝日新聞』20 05年5月26日付のインタビュー「新しいアジア構想 を で次のようにのべた。

「日本のナショナリズムは、対華21カ条の要求 (1915年)で侵略性を持った。そこからアジアの植 民地化、中国に対する侵略という決定的な誤りを 犯した。その後、それに反撥する形で5・4運動が 起こる。ナショナリズムは民族の自己主張ですが、 利権や国益のみを強く主張するナショナリズムは いて、帝国主義的侵略へと足を踏みだしたという 禍根を残します。|

この、5・4運動に象徴される中国のナショナリ ズムに、もっとも敏感に反応したのが、わたしがこ の40年にわたって研究対象としてきた日本ナショ ナリストの北一輝だった。いわく、「太陽に向かっ て矢を番う者は日本そのものといえども、天の許 さざるところなり」(『支那革命外史』)。

この言だけでも、北一輝のことを日本のファシス ト、そして日本を軍国主義的ファシズムへの道をひ らいた思想家、などと批判できないだろう。かれは、 中国侵略への道をひらいた大隈重信首相への、最 大の批判者だった。わたしがここでなにをいいた いか、というと、この大隈重信内閣(ならびに加藤 高明外相)と同じ過ちを、現在の小泉純一郎内閣

は犯しているのではないか、ということである。

ともあれ、日本はその「対華21カ条の要求」の後、 テリトリー・ゲームへとつきすすんだ。その結果ど うなったか、について、わたしは先の『朝日新聞』 でのインタビューで、次のようにのべている。

「そして日本は45年まで領土拡大のゲーム(テリ トリー・ゲーム)を続けて敗れた。その後は軍事力 を小さくし経済主体の富のゲーム(ウェルス・ゲー ム)に入った。64年の東京オリンピックのころ日本 は欧米と横一線に並んだという意識が生まれ、経 済関係以外でアジアに目を向けなくなった。日本 は平和憲法を持ち、どこの国も侵略しない、私た ちは歴史を振り返る必要はないという形で、歴史 認識の空白が生まれた。

このインタビューには、サブタイトルとして「日本の 歴史認識の空白」がつけられているが、それは上 の一節をふまえてのものである。冷戦構造解体後 の日本のナショナル・アイデンティティの再構築にあ たっては、日本がその近代史において、どこで間 違ったのか、という問題意識、つまり歴史認識が 不可欠なのである。

もちろん、日本が「対華二十一カ条の要求」にお 歴史認識と同時に、それを自戒するものとして、わ たしたちは戦後の平和憲法をもった。第九条のい わゆる「戦争の放棄」、つまり「国権の発動たる戦 争と、武力による威嚇又は武力の行使は、国際紛 争を解決する手段としては、永久にこれを放棄す る | が、これである。この、「戦争の放棄 | 条項は、 永久に守らねばならない。

しかし、冷戦構造の解体後特に9・11テロの後)、 アメリカは「アメリカ国民第一主義(アメリカン・ファ ースト) |へと転じている。これによって、世界のど この国も「自分の国は自分で守る」戦略が必要と なった。軍事のみならず、安全保障や経済や金融 や通貨も、そして言語や文化も、自分で守ってい かなければならなくなった。その結果として、世界

各国間でナショナリズム競争のような動きが招来 されるようになったわけである。

日本の場合、「自分の国は自分で守る | 気概の 表明と、その国家原理としての憲法のなかに、「わ が国は自衛のための自衛軍を持つ | と謳いこまな いといけない。現行憲法のままであれば、どこに も軍隊の存在は見出せない。しかし、存在しない ものは国家がコントロールできなくなるのである。

私が日本のナショナル・アイデンティティの再構築に おいて、歴史認識とともに憲法の修正にこだわるの は、「憲法 |=constitutionこそが「国の体 |だからで ある。天皇制が「国体 |とイコールであった戦前から の脱却を図る意味でも、国家原理としての憲法の中 に「自分の国は自分で守る」意思と自衛軍の存在を 表明しておかなければならない。これは、日本がアメ リカによって守られていた冷戦構造が解体したこと を考えれば、不可欠な作業といっていい。

### 4. アジア・コモンハウス(アジア共同の家)

日本がアメリカによって守られていた冷戦構造 の解体(1989年)とほぼ時を同じくして、80年代後 半からアジア各国の経済発展が顕著になった。2 1世紀は「アジアの時代」になる、という言説さえ 吐かれるようになったのである。そのとき、私は 「アジアの世紀はまだ来ない」(『RONZA』 1995年 7月号)という論文を書いた。

その論文の趣旨は――アジア各国はまだ国民 国家を建設してから日が浅い。そのため、国民国 家同士が互いに競争してナショナリズムを強め、そ の結果として領土や国民(利益)や主権をめぐって の対立や紛争がおきやすい。しかし、その対立や 新たな関係について共同で協議したり、調停した りするシステムを、ヨーロッパ(のちEU)のようには 持っていない。中国が1993年に憲法を改正して、 その前文に中国の国家目標を「富強」(明治日本の 「富国強兵」と同じ意味)と掲げたことでも明らか なように、アジアはまだ各国が競い合って発展し

てゆくことに必死である。とすれば、その関係を調 整したり、お互いに助け合ったり、新たなアジア間 ルールを作ったりする機関をつくらないかぎり、 「アジアの世紀はまだ来ない」、というものだった。

たとえば、1995、6年当時の日本は、アジア各国 の経済はまだ足腰が弱いから、欧米や日本からの 投資が中止になってしまうと、すぐに経済発展の ための資金が不足してしまうだろう、その危険を防 止するためには、共同の「アジア基金(Asian Fund) |をつくておかなければならない、と主張し た。だが、この提案は、「国際通貨基金(IMF) |が あるのに、アジアだけで共同の基金をもつのはよ くない、というアメリカの反対で潰された。

その「アジア基金」計画が潰された半年余りの ち、1997年7月1日の香港返還の翌日から、タイ・バ ーツ、韓国・ウォン、マレーシア・リンギット、インドネ シア・ルピー…と各国通貨の暴落が続き、アジア は一気に通貨危機、経済不安へと暗転した。これ は、ユダヤ資本のヘッジ・ファンドを中心とする欧 米の短期資金が、アジア各国から一斉に資金引き 上げを実施したからで、タイやインドネシアはまだ その痛手から回復していない。

それに、日本のみならずアジア諸国の経済発展 は、第二次大戦後一貫してアメリカとの貿易によっ て支えられてきたのだが、1990年代末からはアジ ア間貿易のほうが大きくなってきた。そういった経 済関係をふまえて、アジア間の政治・外交関係を どうするか、また日本はアジアの中でどういう関係 を築いてゆくかが問われるようになった。ところが、 小泉政権は「日米同盟」を強調するばかりで、イラ ク戦争への参加をふくめてアメリカ追随と見まがう ような立場、いいかえればアジアとの関係を軽視 するようになったのである。

小泉政権がやっているアジア外交は、せいぜい アジア各国との「自由貿易協定(FIA) |を、タイ・ マレーシア・シンガポール…などと単独に結んでゆ くだけで、アジアとの関係を再構築するような戦略

性をもっていない。にもかかわらず、これを重ねていけば「東アジア共同体」が出来るかのような幻想にとらわれている。各国がナショナリズムを強めて、「ナショナル・アイデンティティの再構築」を図ってゆくようなグローバル化の時代だからこそ、そのナショナリズムを抑制し、その国家間の調整を図り、ナショナリズムを超えたアジア間関係をつくるための機関、そうして共同システムが模索されなければならないのである。

つまり、ナショナル・アイデンティティの再構築が 必須の現在であるからこそ、それを超えてゆくよう な「新しいアジア構想」が必要なのである。それを、 わたしは「アジアン・アイデンティティ(アジア的一体 感)」の追求から考え始めているわけである。私の 考えでは、政治的・経済的関係の根底として、アジ アに共通するさまざまな問題をともに考え、調整し てゆくような常設機関、いわば「Asian Common House(アジア共同の家) |の創設を必要とする。 そこではたとえば、昨年(2004年)12月に起きたイ ンド洋大津波の災害を、アジア共通で考え、解決 してゆくようなことが可能になる。もちろん、現在 では、国際的な支援のため一時、各国首脳が集 まったが、後はすぐ別々になり、次に同じような大 災害が起こったときの予備的知識・機構が共有さ れずに終わってしまうといった形にならざるを得な い。ところが、「Asian Common House」が常設さ れていれば、大災害の際の知識や支援体制がア ジア共同でできることになるだろう。

# 5. アジア的「宗教の共存」

アジアには共有もしくは交流の長い歴史や文化がある。日本と中国、韓国だけではなく、日本がインドと共有している文化や価値観なども多いのである。「Asian Common House」では、そこから問題をはじめたらどうだろう。

私は、『朝日新聞』のインタビューで、たとえば孫 文が1924年に「大アジア主義」という講演でのベ た、「日本は西洋覇道の番犬となるのか、東洋王道の干城となるのか」といって日本帝国主義政策の再考を迫った問題をとりあげながら、中国・フィリピン・ベトナム・マレーシアなどが領有を争っている南沙諸島(スプラットリー諸島)の共同領有を話し合ってもいい、と提案している。

それを、「宗教の共存」――本国際シンポジウムのテーマに関わる――という問題に即して考えてみると、どうなるか。

1991年の湾岸戦争以来、そうして2001年の9・11テロのあと特に、イスラム教とキリスト教の対立という問題、一神教の絶対性・非寛容性が世界的問題になっている。これはしかし、すでに触れたように、ハンチントンが『文明の衝突』で、アメリカに代表される西欧近代文明の敵をイスラム文明と設定したことによって、世界に撒き散らされた現代史の病理といっていいだろう。アジアには、こういった宗教対立のアポリアを解く歴史と知恵があるのではないか、とわたしは考えるのだ。

たとえば、九州の長崎県・平戸島の河内浦に金 比羅神社という、航海の安全、交易の繁盛を祈る 神社がある。これは本来、インドのガンジス河にす むワニ(クンビーラ)を神として祭ることによって、 ガンジス河での安全な航行を祈願したヒンドゥ教 の習俗が日本に伝わったものである。

この小さな神社の境内は、もともと中国・江南の福建省の海商であり海賊でもあった鄭芝龍が四百年前、河内浦の田川マツと結婚して、息子の鄭成功を生んだ場所である。成功はのち明朝の遺臣を名のり、台湾に拠って、明の回復のために戦った、中国の民族英雄である。そのため、平戸の民衆は彼の死後(田川マツは清朝軍に攻められて、自害した)、ここに鄭成功を神として祭ったのである。その結果、この金比羅神社には、ヒンドゥ教のワニを日本の神として祭った金比羅様のとなりに、仏教の観音様が、そのとなりに福建省や台湾の海洋民族神としての媽姐様が、そしてその隣に鄭成

功様が祭られているのだ。多神教の日本の典型的な神仏習合(シンクレティズム)が形となってあらわれたもの、といっていい。ついでにいえば、この金比羅神社の小高い丘の後方には、日本最古のカトリック教会ともいえる、フランシスコ・ザビエル教会の尖塔(十字架)が立っているのである。それらが平戸で宗教的対立を生んだことは、四百数十年前はいざ知らず、この百五十年間、ない。

だが、このような神仏習合・神々習合の形態は 日本のみに限られない。マルコ・ポーロが西洋へ と帰った中国の福建省の泉州には、イスラム教寺 院の清浄寺や清真寺がいくつも残されている。イ スラムの原義は"清らか"という意味で、これも清 浄寺とか清真寺の由来になっている。そして、ここ に宗教紛争があったという話は聞かない。

台湾で一番古い寺院――日本での浅草寺と同じ位置づけになる――に、台北の龍山寺(ロン・シャン・スー)というのがある。ここは仏教寺院であるとともに、孔子廟であり、道教寺院(道観)として関羽も祭り、また媽姐様も祭っている。これも東アジアの民衆宗教がどのような世俗的形態をもっていたかを、おのずから物語っていよう。

いや、それをことさらに「東アジア」と限定することはないかもしれない。インドには、同じ寺院の境内に、ヒンドゥ教寺院とイスラム教モスクが隣り合って建てられている場所がいくつもある。アジアにあっては、宗教的共存は長い歴史をもち、場合によっては、習合的形態(Aspects of Syncretism)を形づくっているのである。

そういえば、思い出した。——2001年9月11日のアメリカ同時多発テロのあと、わたしが議長をつとめた「イスラム文明との対話」という国際シンポジウムが東京で行なわれた。その中で、インドネシアのイスラム神学者が次のように言っていた。アフガニスタンのタリバン政権(イスラム神学生の政権)は2001年2月、古代仏教遺跡のバーミアンの大仏を爆破した。しかし、インドネシアの大乗仏教遺

跡ボロブドゥールを修復し、「世界遺産」に登録し、 保存し続けているのは、私たちムスリムである。ム スリムが他宗教を弾圧するわけではない。バーミ アンの大仏を破壊したのは、イスラム原理主義者 がテロリストと手を結んだ場合の特殊・病理的現 象にすぎない、と。

実際、マレーシアやインドネシアなどの東南アジアに定着したイスラム教は、国家機構の下で世俗的・生活的儀礼の宗教となり、そこでは仏教やヒンドゥ教とも共存し、キリスト教ともあまり宗教的衝突(コンフリクト)を起こしたりしない。そういう「宗教の平和的共存」の伝統が東・南アジアには根付いている。「アジア・コモンハウス」(Asian Common House)で、そういうアジア的な宗教の歴史や文化が持っている知恵やシステムが話し合われれば、そこから世界的な宗教対立のアポリアを解く答えもでてくるのではないか、と私は考えるのである。



# 中国の近代化の回顧と展望 ---新しいアイデンティティを求めて<sup>11</sup>

香港中文大学 劉義章 LAU Yee Cheun

### 1. 中国の近代化: 回顧と展望

19世紀初期に中国は、国内の危機が次第に深 まり外国からの脅威が増大する中で、富と力の追 求という長期的取り組みに着手した。以来、改革 と近代化を目指して一層の努力がなされたが、社 会の激変、政治的混乱、さらには戦争によって何 度となく停滞してその取り組みは遅々として進まな かった。

西側の戦艦や銃砲によって門戸開放せざるを 得なくなった19世紀中頃までは、中国は、中国の 「宗主権 | 2を認める朝貢諸国を周辺に従え国際 秩序の中心であると考えていた。20年(1840~ 1860年)の間に西洋列強に二度の敗戦を喫した 後、中国は対等を基本とした近代的な国際関係の しきたりへの順応を始めたが、それは実に努力を 要する痛みを伴う過程となった。中国はその後、 全世界的な国から国際社会の一員へと変貌を遂 げるにつれてい、世界の中での新たなアイデンティ ティの追求を始めた。

その後、1861年からの90年間に中国は近代世 界に溶け込むための長い道のりを歩み、経済、政 治、社会、教育、外交、その他の分野での近代化 を目指した。しかしながら、その努力によって、中国 国民が数世代にわたって夢見た目標である富と力 が中国にもたらされることはなかった。1949年10月 の中華人民共和国建国とともに、中国は、旧ソビエ ト連邦のモデルと中国独自の社会主義の両方を採 りいれることによって新たな近代化への道を探る ことになった。しかし、そのいずれによっても中国

は望んでいた目標を実現させることはできなかっ た。1978年12月に中国はまた別の近代化路線を 歩み始めた。すなわち、社会主義を資本主義と融 合し「中国の特色を持つ市場経済」を実現した(4)。 約30年間にわたって中国はうらやましいほどのペ ースで大きな経済成長を遂げており、今後もこの傾 向が続くものと予想する十分な理由がある。

振り返ってみると、中国とその国民の生活も、こ の1世紀半の間に良きにつけ悪しきにつけ劇的な 変化を遂げた。この間、とくに第二次世界大戦後は、 中国も世界も大きく変化した。革新を続ける通信技 術と次々と生まれる新しいテクノロジーによって、世 界は小さくなっているようにさえ思える。今や世界は 地球村と呼ばれている。さらに、二国間貿易や多国 間貿易の増加によって、そしてとくにマクドナルドなど の食品チェーン店やディズニーランドなどのテーマパ ークのような多国籍巨大企業の影響が広範囲に及 んでいることから、グローバリゼーション時代の幕開 けといえる。このように刻々と変化を続け、狭くなり つつあるように見える世界の中で中国はどのように やってきたのだろうか。グローバリゼーションは、国民 の生活全般と宗教的信仰にどの程度影響を及ぼし ているのだろうか。中国はナショナル・アイデンティティ をどのように形成してきたのか。

沿岸部、辺境地帯、そして内蒙古、新疆、チベッ トなどの国境地域の間に見られる激しい違いに表 れているように、中国の地理的な広大さ、地域的 多様性、人口の規模を考えると、世界経済が中国 各地やその国民に及ぼしている影響を評価すると

きに細心の注意を払わなければならないことが分 かるだろう。例えば、広州、上海、北京などの大都 市に住む人々の中には、現代社会の便利さや贅沢 を享受している人々がいる。一方、農村部や山岳 地方に暮らす他の多くの人たちは依然としてやりく りに苦労している。経済格差が拡大しつつある中 国では、グローバリゼーションの持つ意味は人によ って大きく異なる。

鄧小平らが1979年に着手した中国の近代化戦 略は、「中国国民の一部の人たちを豊かにする」と いうものである。この方針を導入してから30年近 い年月を経た今、中国は貧富の差を是正するとい う大きな課題に直面している。この他にも、国有 企業の民営化や農村部での土地取引などの差し 迫った問題も、収拾がつかない事態に陥る前に

処理しなければならない <sup>(5</sup>。 民営化の過程で、中 国共産党と政府役人が民間企業と結託して、人民 が正当に所有している富を途方もなく着服してい ると伝えられている。

# 2. ナショナル・アイデンティティと キリスト教の復興

中国における宗教の自由は1950年以降制限さ れており、「反右闘争」(1957年)および「文化大革 命」(1966~1976年)の間は事実上無視されてい た。文化大革命後、とくに鄧小平らが1978年に 「改革開放」政策を実施してからは、宗教の自由が 回復された新しい時代の到来となった。過去25年 の間に、中国では人々の間にキリスト教信仰の復 興が見られる。

表1:1997年と2004年の9月現在の中国のクリスチャン人口 6

| 省/市 | 1997年<br>(最小推定值) | 1997年<br>(最大推定值) | 2004年     |
|-----|------------------|------------------|-----------|
| 安徽  | 1,180,000        | 1,200,000        | 1,572,    |
|     |                  |                  | 0         |
|     |                  |                  | 0         |
|     |                  |                  | 0         |
| 北京  | 20,000           | 30,000           | 39,300    |
| 重慶  |                  |                  | 300,000   |
| 福建  | 640,000          | 900,000          | 1,179,000 |
| 甘粛  | 69,000           | 200,000          | 262,000   |
| 広東  | 160,000          | 200,000          | 262,000   |
| 広西  | 80,000           | 90,000           | 117,900   |
| 貴州  | 170,000          | 300,000          | 393,000   |
| 海南  | 10,000           | 30,000           | 39,300    |
| 河北  | ?                | 200,000          | 262,000   |
| 黒龍江 | 300,000          | 400,000          | 524,000   |
| 河南  | 2,000,000        | 3,500,000        | 4,585,000 |
| 湖北  | 50,000           | 100,000          | 131,000   |
| 湖南  | 60,000           | ?                | 78,600    |
| 内蒙古 | 50,000           | 100,000          | 131,000   |
| 江蘇  | 900,000          | 1,200,000        | 1,572,000 |
| 江西  | 200,000          | 300,000          | 393,000   |
| 吉林  | 200,000          | ?                | 262,000   |
| 遼寧  | 323,000          | ?                | 423,130   |
| 寧夏  | 5,000            | 50,000           | 65,500    |

| 合計   | 9,859,000 | 13,705,000 | 18,017, 750 |
|------|-----------|------------|-------------|
| 浙江   | 1,260,000 | 1,400,000  | 1,834,000   |
| 雲南   | 750,000   | 900,000    | 1,179,000   |
| 新疆   | 30,000    | 100,000    | 131,000     |
| チベット | ?         | ?          | ?           |
| 天津   | 15,000    | ?          | 19,650      |
| 四川   | 200,000   | 400,000    | 524,000     |
| 山西   | 80,000    | 100,000    | 131,000     |
| 上海   | 127,000   | ?          | 166,370     |
| 山東   | 600,000   | 900,000    | 1,179,000   |
| 陝西   | 350,000   | ?          | 458,500     |
| 青海   | 30,000    | ?          | 39,300      |

ある推計によると、現在の中国人プロテスタント の総数は約2千万人で、全人口の2パーセント弱を 占めている(7。中国におけるキリスト教の復活の一 例として、江蘇省におけるキリスト教徒の数の増加 を下表に示す。

文化大革命の終わりに現われた「信頼、信仰、 信念の三つの危機」と共に、それまでの数十年間 にわたる宗教上の弾圧もあって、キリスト教復興の 幕開けが訪れたといえる。中国の人々は、暮し向 きの向上だけでなく生きることの精神的な意味も模 索し始めた。

#### 表2:江蘇省のクリスチャン人口の増加(8

| 年        | 1985    | 1988    | 1989    | 1991    | 1995    | 2004      |
|----------|---------|---------|---------|---------|---------|-----------|
| キリスト教徒の数 | 125,000 | 250,000 | 400,000 | 640,000 | 900,000 | 1,572,000 |

### 表3:中国のキリスト教会に関する数字データ(9)

| 年                    | 1997          | 1999      |  |
|----------------------|---------------|-----------|--|
| プロテスタントの信者           | 1,000~1,400万人 | 1,500万人超  |  |
| 女性の割合                | 70%           | ?         |  |
| 教会堂                  | 12,000        | 16,000    |  |
| 衆会点                  | 25,000        | 32,000    |  |
| 聖職者                  | 1,500人        | 2,600*人   |  |
| 他の常勤教会職員             | 16,500人       | ?         |  |
| 神学校                  | 17            | 18        |  |
| 神学校卒業生(1980年以降)      | 2,700人        | 3,800人    |  |
| 省の基督教教会・三自愛国運動委員会    | 27            | 29*       |  |
| 聖書発行部数(1980年以降)      | 2,000万        | 2,500万    |  |
| 聖書発行拠点               | 56            | ?         |  |
| 讃美歌集発行部数(1980年以降)    | 800万          | 1,000万部超  |  |
| 教会誌『Tian Feng』定期購読者数 | 120,000人      | 100,000人超 |  |

同胞である中国人クリスチャンとの個人的出会 いを通して感じたキリスト教復興の事象について 以下に詳述する。この10年間の間に私は、学会や 学術的調査研究、および現地のキリスト教会と交 流のために中国を訪問した際に、江蘇、上海、黒 龍江、北京、広東、四川、陝西、江西、河南で日曜 日に地元のクリスチャンとともに礼拝に参加した。 どの礼拝も例外なくたくさんの信者であふれてい た。場内の座席に腰掛けている人もいれば、礼拝 堂の外で窓によりかかっている人もいた。私は礼 拝に行く度に同胞クリスチャンの神への揺るぎない 信仰に感動した。また、訪問者に対して自然な思 いやりを示す彼らの親しみやすい態度にも深く印 象づけられた(10。熱心な信者たちであふれたこう した礼拝の光景を今でもいつも思い起こしている。

2000年の6月に私は陝西にある教会の牧師と出 会い、敬虔な、そして真に忠実な神の奉仕者とい う印象を受けた。彼は生計のために農地で働き、 自転車で数時間かけて教会に通っていた。この10 年間に訪れたところではどこでも、クリスチャン集団 に浸透している熱心さを感じ取ることができた。こ れはキリスト教の復興を示唆するものである。

2005年のクリスマスの時期には、香港にある私の 母教会の信者仲間とともに河南にあるキリスト教会 をいくつか訪問した。その訪問を通じて、現地のク リスチャンの間にかなり熱烈な信仰が広まっている ことに気づいた。例えばクリスマス祝会の間、礼拝 堂は信者で混み合っていた。教会職員のボランティ アを対象に2年間の研修プログラムが実施されてい の礼拝をしていた。ある朝、私たちも参加してみたが、 ための確かな力になると考えられる(13) 彼らの信心深さと熱心さに心を動かされた(11)。

この旅行中に訪問した教会の中で最大のもの は、会衆によって手作業でレンガを一つひとつ積 み上げて再建されたものだ。町外れにあるこの教 会を建て直すのに8カ月を要した。2005年12月に

拝堂がクリスマス祝会では満員になったという。私 たちがこの教会に到着したのはクリスマス当日の午 後だったため、午前の祝会は見なかった。停電の ため約50人の会衆が残っていた。私たちは礼拝 堂の前に座り賛美歌を歌いシェアリングに参加し た。教会再建の話は実に感動的だった。建築の 過程について報告をした発表者は、再建作業中に 起こったある出来事についても話をした。新しい教 会の基礎工事の一環として溝を埋めるために、近 くの幹線道路の工事現場から土砂を採取したが、 事前に関係交通当局の許可を得ていなかった。 後になって、神はこのことをお喜びにならないだろ うと気づいた。このため関係当局に連絡をとり、謝 罪し、採取した土砂の代金の支払いをしたところ、 関係当局は感銘を受けた。そうすることで良き神 の証人の行いがなされたのだ。

中国政府は現在、キリスト教を含む諸宗教が国 の進歩に貢献しうることを認識している(12。1978 年から「改革開放政策」のもと30年近く進められて きた近代化を経て中国は今、国民の物質主義的 追求もあって、深刻な社会環境問題に直面してい る。政府は、収拾がつかない事態に陥る可能性が あることを認識したうえで、中国全土で倫理的、社 会的価値を回復し、それによって国の健全な発展 のための環境づくりをすることに宗教が貢献しうる ことに気づいているようだ。中国人クリスチャンは 他者の要求に対する気遣いも示している。つまり、 愛国的であるとともに神も愛しているのだ。彼らは、 より良い、より思いやりのある社会を誕生させ、そ る。受講者は毎朝早起きをして6時から7時まで朝 れによって国の発展のあらゆる側面を向上させる

このような見解を確かなものにする、私の個人 的な出会いの例をもう一つ挙げる。広州にいる私 の旧知の友である上席教授を訪ねたときに、その 教え子の一人でやはり高位の教授職にある男性が 私に中国には宗教が必要だと言った。宗教は人々 開所したもので、座席定員は800人である。その礼 に倫理的価値と相互の社会的義務について教え



てくれるものだと彼は主張した。私の見解では、中国は今、新しいナショナル・アイデンティティを模索する道の岐路に立っている。そして、今後数十年にわたってこの新しいアイデンティティを形成するうえで、キリスト教が極めて重要な役割を演じることは容易に考えられる。

### 3. 広東省のある教会

広東省のとある教会は、1920年代から1940年代まで福音伝道の拠点であった。そこでは、1人のアメリカ人宣教師が2人の地元の協力者とチームを組んで伝道活動をしていた。彼らは近隣の至るところでキリスト教の福音を広めた。その地域では強盗や追いはぎが暴れまわっていたが、彼らはひるむことなく伝道活動に打ち込み、村に教会を建て、目の不自由な少女たちのために孤児院を建てた。6人の子供を持つ牧師夫妻は(14、牧師の病気のためにアメリカへ発つ1935年まで中国で布教活動を続けた。

香港で生まれた6人目の子供は成長して宣教師となった。1953年にアメリカの神学校を卒業した後、宣教師として中国に行くことを希望していた。けれども、彼とその妻は宣教師としてカリブ諸国で31年間を過ごした。退任後の1989年に、所属する伝道組織によって香港に宣教師として派遣された。その任期は当初は1年の予定であった(15。

ほどなくして息子の牧師夫妻は彼が子供時代に過ごした土地を訪れ、昔の隣人達と再会を果たした。例えば、盲学校に通っていた少女たちや、彼とその両親やいとこたちが1920年代から1930年代にかけて暮らしていた村の同胞クリスチャンたちである。2人はその後の10年間にたびたびその地を訪れ、数カ月を過ごした。さらには、その村にまる1年滞在したことさえあった。

その宣教師夫妻が香港にいたときに日曜礼拝に 通い母教会としていた香港の教会の信徒たちが、 交流訪問として彼らの教会にやって来た。地元の 宗教事務担当役人の長が彼らに教会の改修を望んでいるかどうか尋ねた。香港その他各地の同胞クリスチャンの協力を得て、1949年から1990年代初めまで肥料工場と鶏孵化場として使われていた村の教会と学校の改修を行なった。1996年に改修を終えた教会は、神を礼拝する場所という元来の用途を取り戻した。

その後、他の村にある教会や街そのものも改修され、新しい教会も建てられた。改修された教会は1998年に礼拝を再開し、2000年にまた別の教会が再建された。そしてその2年後には空地に新しい教会が建てられた。そのような取り組みが絶頂に達したのが、市の中心部に新しい教会を建設したことである。この教会の開所日には多く礼拝者で満員になった。

このような偉業を宣教師夫妻が成し遂げること ができたのは様々な理由による。第一に、彼らは 中国と中国の人々に対する本物の愛情を持ってい る。第二に、その街における教会の取り組みを支 援するために彼らが招かれる以前に、地域奉仕活 動という形でたくさんの下準備がなされていた。夫 妻が最初に中国に戻ったときは目立つことはせず、 村の人々の社会的要求に気を配った。村人の家 に水道や電気を引くための支援をした。また、村の ために道路や学校の建設に力を貸した。村の人々 を日々の生活の苦労から解放し、生活向上に貢献 した彼らの働きに村人や役人たちは感謝した。そ の結果、彼らは村の人々や役人たちの信頼と尊敬 を得た。その役人の中には宗教事務の担当者もい た。さらに、息子の牧師を市の宗教事務の首席役 人は「土地の息子」と呼んだが、これは1920年代 の赤ん坊の頃からのこの土地とのつながりに言及 したものである。夫妻の思慮深さと村での活動の 控えめなやり方もあって、彼らと村の人々との関係 は素晴らしいものだった。慎重に言葉を選び、村 人や役人の感受性や中国人のプライドに十分な気 配りをした。

会衆が増えるにつれて、宣教の業務を遂行する 牧師や福音伝道者の増員が急務となっている。若 く忠実なクリスチャンの男女が研修のために神学 校に送られてくる。そして研修が修了すると地元に 戻り同胞クリスチャンのために尽くす。アメリカ人宣 教師夫妻にとって、この10年間の取り組みはカリブ 諸国での経歴の続きとなる満足を与える仕事となった。そのいずれも神に大いに祝福されたものである。

今でも香港の教会との緊密な連携のもと彼らの中国での取り組みは続いている。2004年の夏に河南省と河北省の教会を訪れ、2005年の秋にも再訪している。そして、行く先々で現地の人々から暖かく迎え入れられている。訪問地では、彼は伝道集会への参加を求められた。このようなもてなしを受けるのも前に述べたものと同じ理由によるものだ。すなわち、彼らは中国の人々に対して本物の愛情を持っており、訪問客として中国に滞在中の彼らのすべての言動に、主人役である現地の人々に対する敬意が感じられるからだ。

#### 4. 終わりに

中国は多くの分野で急激な変化を遂げている。 外部の世界に対してより開かれた国となるにつれて、これからの数年間および数十年間の経済その他の発展は、よりいっそう世界の動向と結びついたものになるだろう。国民生活の宗教的側面に関しては、過去20年の間にある程度の復興が見られる。この宗教の復興が新しい世界における中国の新しいアイデンティティの模索にどの程度影響を及ばすことになるかという問題は、依然として非常に興味深いテーマである。

この10年の間にキリスト教の復興は都市部でも 見られた。学歴の高い若い人々の間でクリスチャンになる人が増えており、中にはキリスト教の見地 から公然と社会問題に取り組んだ人もいる。実の ところ、キリスト教の復興は中国で重大な転機を迎 えている。つまり、質の高い牧師の仕事と、神学研修のための質の高い神学校の整備に対する要求が増大しているのだ。

こうした整備は長い目で見れば、これからの数十年間にわたる中国でのナショナル・アイデンティティの形成に影響を及ぼすようになると考えている。中国の近代化もまた重大な転機を迎えている。すなわち、持続可能なレベルの開発が国家の発展のためにますます重要な問題となっている。より開かれた社会になるにつれて、人生の意味を模索しようとする人が増える。そして、その答えを得るためにより多くの人が宗教に目を向けることになるだろう。

- 1) 本論文の執筆にあたり多大なご支援を頂いた、Kiven Choy教授、Thomas Chi-wah Chow牧師、David Crane牧師、Elaine Crane博士に感謝申し上げたい。
- 2) 「宗主権」はここでは最も広い意味で使われている。 というのも、中国は名目上の属国を実際に支配してい なかったからである。3年、5年、あるいは10年おきに 貢物を献上することを義務づけたにすぎない。これら の国の要請があれば中国はいつでも救援にかけつける ということになっていた。John King Fairbank (ed.) (1968) The Chinese World Order: Traditional China's Foreign Relations, Cambridge: Harvard University Press.
- 3) Immanuel C. Y. Hsu (1959) China's Entrance into the Family of Nations: The Diplomatic Phase, Cambridge:Harvard University Press.
- 4) 鄧小平(1985年) Building Socialism with Chinese Characteristics (Beijing: Foreign Language Press),以下より引用したもの。Immanuel C. Y. Hsu (2000) The Rise of Modern China (New York & Oxford: Oxford University Press), chapter 37.
- 5) 2005年後半の2ヵ月にわたって、広東省広州市番禺区太 石村の村民によって選出された代表が、村の農地の取 引をめぐる汚職と財務詐欺容疑で、村委員会法に則り 村委会主任を免職しようとしたが失敗に終わった事件 がその代表例である。詳細については、例えば以下を 参照のこと。
- http://literature.mblogger.cn/sb001/posts/167601.aspx
- 6) 1997年の数値は以下のAmity News Serviceのデータより引用。
  - $http:\!/\!64.77.88.87/ANS/Articles/ans96/ans96.4/96\_4\_s pe.htm$
  - 2004年の数値は以下のデータから引用:Amity News Service: China Church: Church Statistics, Updated October 28, 2005 http://www.amitynewsservice. org/page.php?page=1230.

- 出典情報を提供して頂いたAlliance Bible Seminaryの Kiven Choy教授に感謝申し上げたい。
- 7) 2005年10月5日に発表されたKiven Choy教授 (Alliance Bible Seminary) の見解に基づくもの。 2000年のカトリック信徒総数は1,200万人で、人口の約 1パーセントであった。
  - http://www.hsstudyc.org.hk/chinesehsscweb/c-chinafacts.htm
- 8) 江蘇省宗教局 (Religious Affairs Bureau) 発表のデータに基づく数値。Amity News Service, http://64.77.88.87/ANS/Articles/ans96/ans96.4/96\_4\_spe.htm、September 1997. 「江蘇ではキリスト教徒人口はわずか10年間でなんと7倍に増えている。ただし、これらの数字は中国全体を代表するものではない。同じ江蘇内でもキリスト教の拡大は一様ではない。同様に、江蘇、浙江、安徽、河南などの省ではキリスト教は急速に拡大しているが、他の地方でははるかに小幅な拡大であったり、あるいはまったく増加が見られない」。http://64.77.88.87/ANS/Articles/ans96/ans96.4/96\_4\_spe.htm, September 1997. Amity News Service: China Church: Church Statistics, updated October 28, 2005.
- 9) 中国におけるプロテスタント教会に関する上記の数字データ をまとめたAmity News Serviceより引用。「これらはすべて、 1997年1月に開催された第5回全国キリスト教徒会議 (National Christian Council)で発表された報告や他の情 報源に基づいて導いた推定値である。http:// 64.77.88.87/ANS/Articles/Extra%20Articles/facts.htm, November 5, 1997.」。「\*」を付した数字を除いて、1999年 の数値の出所は以下のとおり。China Christian Tree-self Patriotic Movement Committee & China Christian Council(中國基督教三自愛國運動委員會、中國基督教協 會)(?)Special Issue for Celebration Congress for the 50th Anniversary of the China Christian Three-self Patriotic Movement (中國基督教三自愛國運動五十周年 愛慶祝大會專輯)(上海(?)、China Christian Three-self Patriotic Movement Committee & China Christian Council(中國基督教三自愛國運動委員會、中國基督教協 會),2000), pp.19-20.聖職者、地方の基督教協会(CC)、お

- よび三自愛国運動委員会(TSPM)の数は、2006年1月2日 更新のAmity News Serviceのデータより引用。1999年の クリスチャン人口に関する出典情報を提供して頂いた、香港 中文大学のYING Fuk Tsang教授に感謝申し上げたい。
- 10) この会衆の他者への愛と思いやりに対しても私は感銘を受けた。一例を挙げると、貢州のある教会で礼拝の終了後に、会衆の一人の信者が私に、2004年11月に 貢州で開催された第19回世界客家大会に出席していた 香港の代表が重病にかかったことを告げた。そして、その人のために祈り、病院に見舞いに行くことを提案した。
- 11) 香港のある牧師は神の御言葉を学ぶクリスチャンの熱心さに深い感銘を受けた。彼らは農作業や他の仕事で生計を立てながら、「兼業」で会衆の面倒を見ていた。そこの会衆もキリスト教信仰の熱烈さを伝えていた。2005年9月17日に香港にてこの牧師にインタビュー。東北部の省にある病院で働く医師や看護婦を含む専門的職業の従事者もキリスト教に強い関心を示していることも筆者は認識している。
- 12) Kiven Choy, "The progress of Chinese religious policy(2): religious policy in the Jiang Zemin's era," 蔡少琪〈中國宗教政策的演進(二): 江澤民時期的宗教政策〉, October 2005; 以下も参照のことhttp://dwtzb.cpu.edu.cn/ReadNews.asp?NewsID=300
- 13) 前記
- 14) その牧師は、一番上の子供がマラリアに罹りアメリカに帰国しなければならなくなるまでの3年間、まず汕頭で伝道活動をした。中国での二度目の伝道任務に際しては、医師の忠告に従ってその子供をアメリカに残し親戚に面倒を見てもらった。1935年に一家が中国を離れるまではその子に会うことはなかった。1925年に一時、安全上の理由から一家は香港へ避難した。6番目の子供が翌年香港で生まれた。筆者がこの話を知ったのは、2005年10月5日に香港で行なわれた牧師の息子とその妻のインタビューを通じてである。
- 15) 前記。

# コメント・ディスカッション

#### 司会:森 孝一

(同志社大学大学院神学研究科教授 一神教学際研究センター長)

【司会】 それでは続きまして、お二人の先生からコメントをいただきたいと思います。 最初は、韓国の延世大学から徐正敏先生にお願いしたいと思います。

# コメント:徐 正敏 氏 (延世大学)

ありがとうございます。コメントをする機会を与えてくださいまして、うれしく思います。まず、全体的なコメントを申し上げます。日本、韓国、中国、東南アジアなど、論議の対象になる各国の民族の歴史的状況と文化的な点と宗教的関係は明らかに異なります。これを前提としても、果たして民族主義と、これと関連される宗教の問題に対する共通的テーマが成立するのでしょうか。

ただ、各地域の特殊性を相互理解し、各地域の 民族と宗教の関係を学ぶことで、それぞれの歴史 的課題、現象の問題を解決できる糸口を探ること ができると思います。近代以後、西洋中心の世界 歴史の展開とともに、アジアに西洋キリスト教が共 通的に宣教・受容されました。西洋宗教であり、排 他的な一神教の一つであるキリスト教に対する、ア ジア各国の受容と反応の過程を通して、各国の歴 史、宗教、文化の差異を比較分析できるのではな いかと思います。

それから、各論文別に幾つかの質問をいたします。まず、カマール・オニアー先生の発表について、 二つの質問をします。

一つ目は、韓国、中国、日本、東南アジア国家間

に存在する多様性の理念に存在する共通性。すなわち、東洋のペルソナを中心にした東洋化、東洋中心のグローバル化は可能であるのでしょうか。 これは西洋、あるいはアメリカ中心のグローバル化と比較することができないものでしょうか。

二つ目は、グローバル化とグローバリズムの克服は、民族主義の存続・強化を通したアメリカ中心のグローバル化そのものを排撃するのか。あるいは、アジア的ペルソナを中心にした、新しいグローバル化を意味するのでしょうか。

次に、松本先生の発表について、三つの質問を いたします。

第1の質問は、領土ゲーム、富のゲーム、アイデンティティのゲームというテーマは、地理別に区分されると説明していらっしゃいますが、このようなテーマが、時には状況に応じて、同時に起こることはないでしょうか。

第2、「アジア共通の家」(Asian Common House)は、アジアの各民族主義を克服し、アジア共同体を志向することであり、ヨーロッパ共同体とかアメリカとは違うブロックに進行することを意味するのではないでしょうか。従来の大東亜共栄圏が主張した表象的目標と類似点はないでしょうか。

第3は、アジア・コモンハウスの構想で、特に宗教 は多元主義を意味するが、果たして、このような多 元主義的アジアの宗教と社会に対して、一神教、 特にキリスト教が適応できる条件は何でしょうか。

最後に、劉先生の発表について、二つの質問を します。



第1、近代化、すなわち富と力の追求と限定するとき、中国の場合を中心に説明したとしても、近代化の相対的概念が適切に説明できるのか。1949年以後、共産主義革命とか、ソビエト・モデルの政治思考も、すべて近代化の試みとして説明できるでしょうか。

第2、鄧小平以後の中国外交政策が、中国のグローバル化として見ることができますが、このグローバル化として見ることができますが、このグローバル化は結局、西洋的、外来的制度と思想・宗教の、中国流入、自由連帯を意味するのか。中国キカけです。リスト教の最近の復興と宗教の自由、中国の富、それからグローバル化は、論理的には同じことであり、このリーナを比課題で貧富格差のような、社会的・経済的問題を劇が手本指摘しましたが、そうすると、宗教思想の側面で思ともなことわれる問題点は何でしょうか。

以上です。ありがとうございました。

#### 【司会】 どうもありがとうございました。

それでは引き続いて村田先生、よろしくお願いいたします。

### コメント:村田晃嗣

(同志社大学大学院法学研究科教授)

はい、ありがとうございます。まず、カマール先生 がグローバリゼーションについて、大変厳しいご指 摘をなさいました。グローバリゼーションが、さまざま な問題を抱えていることについては、私も全く同意 するところであります。しかしながら、幾つかの留保 をつけたいと思います。

まず、グローバリゼーションがしばしばアメリカナイゼーションだと言われますが、しかし同時に、アメリカ社会が急速にグローバル化をしている現実を認めなければいけないということです。今でも年間に90万の移民がアメリカに向かっている。多くの留学生がやってくる。人種的に言っても、今世紀の半ばには、すでに白人がアメリカの中心的な人種ではなくなるという、アメリカのグローバル化が国内で起こっているわけです。

グローバリゼーションが、大きな不平等を引き起こしていることは間違いありません。しかし、それとは別に、例えばアジアの各国・社会の中で、さまざまな不平等、あるいは貧困、抑圧というものがある。グローバリゼーションとは別に、我々は自分たち自身の国内の不平等や貧困に、いったいどこまで主体的に取り組んできたのかという自省(self-reflection)を伴わないグローバリゼーション批判は、どこかうつろなものになってしまうのではないかと思うわけです。

それから、インドネシアでの津波とアメリカのカトリーナを比較されて、カトリーナのあとに起こった惨劇が手本であろうかというご指摘でした。全くもっともなことで、非常に悲しい光景でした。しかし、昨年の12月に、大きな津波がスマトラ沖を襲ったときに、いち早く救援に駆けつけたのはアメリカ海軍であり、オーストラリア海軍であり、そして日本の海上自衛隊であったわけです。これもまたグローバリゼーションの産物です。言うまでもないことですが、グローバリゼーションには光と陰があり、いいとこ取りだけはできない。この光と陰の双方について、バランスの取れた評価を持たなければならないと思うわけです。

松本先生は、冷戦後、特に9・11の後、アメリカがアメリカ・ファースト、アメリカ優先の立場を取って、そのことで、各国で自国防衛の必要性が増したというご指摘をされました。確かにそういう側面もあろうかと思います。しかし、まさにこのグローバリゼーションの伸展した国際社会の中では、アメリカがファーストなのかセカンドなのかというのは、極めて二次的な問題であって、世界のどこで起こる問題も、超大国アメリカの安全保障にかかわってくるというのがグローバリゼーションの実態であって、決してアメリカが多国の防衛を放棄することにはならないのではなかろうか。

さらに、松本先生は「アジア・コモンハウス」という、極めて興味深い概念を提起されました。このア

ジア・コモンハウスは、いったいどのようなプロセスで作られるものなのであろうか。これが、私にはいま一つはっきりしませんでした。さらに、このアジア・コモンハウスというものが、ある程度EUのような形でできてきたとした場合、このアジア・コモンハウスの中で、文化的にも軍事的にも経済的にも圧倒的な優位を誇る中国と、我々はいったいどのように共存して生きるのか。それはグローバリゼーションの中で覇権を握るアメリカの縮図のようなものに、このアジアでなってしまうのではなかろうか。それを先生はどういうふうにお考えになるのかということをお尋ねしたいと思います。

戦後のアジアの国際関係は、脱植民地化と冷戦の二極構造と、そしてグローバリゼーションが相次いで訪れたところに特徴があります。ヨーロッパの場合は、脱植民地化の問題はほとんどありませんでした。それから、中東やアフリカでは、グローバリゼーションはずっと遅れてやってきました。三つがほぼ同時にやってきたというのが、アジアの国際関係の特徴です。冷戦が終わって、冷戦ファクターはなくなった。しかしながら、脱植民地化の問題は依然として残っていて、そこに急速なグローバリゼーションが重なっているというのが、今のアジアの国際関係の難しさであろうと思います。

第二次世界大戦が終わったとき、世界には主権国家が50しかありませんでした。ところが今日、主権国家の数はおよそ200になっております。つまり、4倍です。しかし、さらに驚くべきことがあります。第二次世界大戦が終わったとき、国際的なNGOはおよそ500にすぎませんでしたが、今やその数は4万を数える。つまり、80倍です。こういうトランスナショナルなNGOの中には、無責任なものや危険なものもあります。しかし、こういうNGOのトランスナショナルな活動を、我々がどうやって支えていくのか。そして我々が、それを受け入れ、はぐくむ、開かれた市民社会を持っているかどうかが、国家のアイデンティティよりもさらに重要なことで、そういうNGOの交

流や、開かれた市民社会の交流を超えて、アジアを超えた、開かれたアイデンティティ、国家やアジアという地域を超えたアイデンティティを我々がどう持っていけるかというのが、今後の重要な課題ではなかろうかと思います。ありがとうございました。

【司会】 どうもありがとうございました。

### ディスカッション

【司会】 非常に多岐にわたる問題が、3人の発表者と2人のコメンテーターから出されたと思います。 私たちはディスカッションの時間を、あと25分持っています。今、お二人のコメンテーターから、それぞれの先生に出された質問に対して、すべて答えていただく必要はないと思いますが、その中から選択していただいて、ぜひ答えたいと思うテーマについて、先ほどの発表の順番、オニアー先生、松本先生、劉先生の順に、ご発言をいただければと思います。それではオニアー先生、お願いします。

**【カマルザマン**】 コメントありがとうございます。 私の論文を見ていただきますと、論文の題名自体 が「均整のとれたグローバリゼーション―宗教の役 割しです。また、私は、問題はグローバリゼーショ ンではなく、グローバリズムであると言いました。 グローバリゼーションは、単なるメカニズムです。 テレビに問題があるというわけではありませんが、 テレビに映し出されるもの、放送した番組に問題 があります。私たちは、グローバリゼーションを食 い止めることは到底できません。私たちは、人類 史上の新たな変化の段階に来ています。人類の 歴史は段階的に変化し、私たちはまた新たな変化 の段階に来ているのです。この変化の過程は人 類の歴史の中で時に起こり、今、私たちは、再び、 私が過渡期と呼んでいる時代にあります。私たち は再び、人類の歴史の新たな交差点、インターチ ェンジに来ているのです。



私たちは変化しなければならず、今、私たちが始めている変化とはグローバリゼーションです。グローバリゼーションはメカニズムです。それが問題なのではありません。しかし、グローバリゼーションがグローバリズムという文脈で解釈されると、それは問題なのです。先ほど言いましたように、グローバリゼーションは、歴史上これまでも起こっており、国際化という形や相互共有という形の場合は、問題となりませんでした。それが問題なのではないのです。

私が言いましたように、グローバリゼーションには、 私たちが見ているマイナス面しかないわけではない のです。今日の世界で私たちの問題は、アメリカが 私たちに対してしていることの問題よりも、むしろ、私 たち自身がせずにいることによる問題のほうが大き いのです。これは、私たちの問題でもあるのです。 先に私が言いましたように、問題、つまり、この世界 に存在する暴力は、悪や不善の勝利を反映しているというよりは、むしろ、善良な者や、良心的な者た ちが、社会に善をもたらすことができていないことを 反映しているのです。悪い者たちは、いつも悪を行います。それが、彼らの本質の中にあるのです。そして私が言う「悪」とは、アメリカのことでは決してありません。私が意味しているのは一般的な「悪」で、 特にアメリカに言及しているのでは全くありません。

「悪」はアメリカにだけ起こるものではありません。 悪や不善なことは例外なくどの地域社会にも起こり ます。どの地域社会にも、例外なく、高徳な者もいれば悪党もいます、良い人と悪い人がいます。良い部分は皆で分かち合って構いませんが、悪い部分を分かち合う必要があるでしょうか。悪者は自らの家族に対してでさえ悪いのです。ですから、私たちがグローバリゼーションということを検討すれば、私たちはまた、悪を運んでいて、世界中に問題を広げているわけで、問題を世界的な次元に投じているのです。

では、時間が押しているようですので。私は極 東地域における多様性、つまり私たちのアイデンテ ィティの違いについてお話ししました。そうです、もし、マレーシアにいらしたことがあるなら、私たちの国にも非常にたくさんのアイデンティティがあり、人種がいます。しかし、そのことが問題になったことは1度もありません。問題が起こるのは、人々がありたい姿であるためのゆとりが許されない場合です。世界は、異なる人々で構成されていて、その違いは尊重されるべきなのです。違いがあることを私たちは認めるべきなのです。違いを無視することは、大きな問題です。なぜなら、私たちが他人に対して思いやりを持たなくなるからです。

私たちがあるべき姿であることを許されないとき、また、私たちにとって間違ったふうに物事が解釈されると、問題が起きます。例えば、大量破壊兵器があるという見解によって、イラクへの爆撃が始められました。そのようにして、大量破壊兵器が存在すると、世界中が信じさせられたのです。しかしそれは単なる錯覚で、今では誰も大量破壊兵器のことを口にしません。今や私たちは、彼らの国を解放しようと戦っている者たちを悪者として、また、攻撃して来る者たちを救済者として見なすよう信じさせられているのです。

では、誰がこのような解釈をしているのでしょうか。そして私たちは、それによって信じさせられているのです。これは、私が先に述べた、いかにグローバリゼーションが私たちを変え、黒を黒と見なすことから、黒を白と見なすようにさせるかということのひとつの例です。これが黒であるということを自らに説くゆとりがなぜ私たちに与えられないのでしょうか。グローバル化された見解の力というのは、皆にとって等しいものではありません。もし、グローバリゼーションが私たちに自らを定義する機会を均等に与えるものならば、それは素晴らしいことです。なぜならそれは、私たちがあるべき姿であるゆとりが与えられているからです。

私は確かに東洋的ペルソナということについて 言いました。そして、私たちには互いの違いはあり ますが、私たちをひとつにするものもあると言いました。私が求めているのは、共通のアイデンティティであり、そのアイデンティティとは、私たちが東洋人であるということだと私は結論付け、従って東洋的ペルソナなのです。キリスト教徒である人もいれば、ムスリムの人もいます。しかし例え宗教が同じであっても、東洋人のキリスト教徒や東洋人のムスリムは、西洋のキリスト教徒や中近東のムスリムとは異なるのです。その宗教を支持し、その戒律や規則を守るという点では、キリスト教徒であったり、ムスリムであったりしますが、しかし私たちはその方向性においては東洋的なのです。

私は自分が東洋的人格と定義しているものに関していくつかの特徴を挙げましたが、今は時間がないので詳細は省きます。東洋的人格とは、静かで、他人に配慮しているなどです。例えばキリスト教徒は世俗主義を認め採用していますが、東洋人のキリスト教徒は、この世俗主義を東洋的に解釈します。ですからフィリピン人のキリスト教徒は、西洋のキリスト教徒よりも、私たちのアイデンティティのほうに近いのです。なぜならキリスト教徒であるという以外は、フィリピン人のキリスト教徒もまた東洋人だからです。

他の方々のお時間を尊重して、ここで終わりたいと思います。ですから私が言っているのは、グローバリゼーションのバランスです。私たちは、全世界にとって利益になるような形で、グローバリゼーションに参加していかなければならないのです。グローバリゼーションを止めることはできません。グローバリゼーションという機会を通して、私たちの役割を果たすべきで、他者がグローバリゼーションを通して好ましくないことをしていると不満を言うだけではいけないのです。私たちは他人が何か悪いことをしていると不満を言いますが、私たち自身が何もせずにいるのです。ここに悲劇があると思います。つまり、グローバリゼーションにではなく、私たちが何もせずにいることにあるのです。ありがとうございました。

【司会】 村田先生から、グローバリゼーションの光 と陰ということについて指摘されて、オニアーさんも グローバリゼーションの評価すべきところは評価する。問題は問題としなければいけない。ただ、その 光と陰が具体的に何なのかについては、ちょっと 時間がないので、ここでディスカッションすることは できませんが、この点は課題として残るのではない かと思います。

それでは、続いて松本先生、お願いいたします。

【松本】 私の見解に幾つかの質問が出されましたが、それを統合する形で、一つお答えを出してみたいと思います。ウェルス・ゲーム(Wealth Game)は、しっかりとした産業を持って、貿易を盛んにすれば、その国は発展できるという、第二次世界大戦後の、軍事力を軽くし、戦争を放棄した形での日本が始めた戦略です。1960年代に日本が高度成長を遂げ、結果とすると、軍事力にお金をかけないでも、あるいはテリトリーを手に入れるという侵略戦争をしないでも、日本は発展できたではないか。

そういう1960~1970年代の経験を見ていたアジアの国々、特に「四つの小龍」と言われているNIESの国々、韓国、台湾、シンガポール、香港が、やはりテリトリーを求めずに、安い資源を買い入れる、または資金も安い資金を借り入れるという形で、しっかりとした産業を持ち、貿易を盛んにするという形で、次々に発展しました。同じように、マレーシア、インドネシア、タイが、そのあとを追いかけて経済発展をしました。1980代には、21世紀はアジアの時代が来るとさえ言われました。それをいちばん最後から追いかけているのが中国とインドという大国です。そういう形で、言ってみればウェルス・ゲームがなされたわけです。

しかし、そこで今日大きな問題が起こってきている。ウェルスを獲得する競争となった結果、それぞれの国がナショナリズムを強めてくる形の衝突なり摩擦なりが起きてきたというのが、私の現実認識で

す。資源獲得のための衝突や、ナショナリズムの強化による対立を解消するような可能性を求めて、私はアジア・コモンハウスということを提起しているわけです。 むろん、これは必ずしも、日本が提起したというだけの問題ではないと思います。

これは、徐先生から「アジア・コモンハウスというのは、戦前の大東亜共栄圏と同じではないかという懸念もあるけれども」という疑問がありましたが、むしろ私はグローバリズムのほうが大東亜共栄圏に近いだろうと思います。つまり戦前の大東亜共栄圏というのは、八紘一宇というイデオロギーを具体化しました。天皇のもとに世界を一つにすれば、世界はみんな幸福になるという考え方です。今のグローバリズムは、アメリカン・スタンダードのもとに世界を一つにすれば、世界はみんな豊かになって幸福になれるという考え方です。そういう意味で、アメリカはグローバリズムを押し進めてきましたが、それはある種、八紘一宇と訳したらいいのではないかとさえ、私はとらえているわけです。

それはともかく、1980年代にアジアの国々は、み んな経済発展をし始めて、もしかしたら、21世紀は 初めてアジアの世紀になるのではないかとさえ言 われました。そのときに、私は「アジアの世紀はま だ来ない |という論文(1995年)を書きました。 それ は、先ほどちょっと言いましたが、例えば97年の香 港返還のあとに、アジアの国々が皆通貨危機に襲 われた。そのときに日本では、あらかじめAsian Fundというものを考えておいたほうがいいのでは ないか。アジアは、安い資金を借り入れることによ って、経済が発展するというシステムを取っているけ れども、その資金は3か月で引き上げられてしまうよ うな、ヘッジ・ファンド中心の短期資本です。そうい うものを借りている状況では、3か月のうちに一気 に、「もう貸さない」といわれたら、通貨危機に陥る 可能性がある。そういうときのために、アジアが、み んなで供出したお金をプールした形でのAsian Fundを考えたほうがいいのではないかという提案 を、日本は96年の末ぐらいにしております。

これをつぶしたのは、アメリカが入らないような Asian Fundはいけない、というアメリカでした。世界には国際通貨基金(IMF)があるではないか、別にアジアだけでまとまる必要はないのではないかというのが、アメリカの主張でした。けれども、実際には97年7月1日の香港返還の翌日から、ヘッジ・ファンドが資金を引き上げてしまったために、アジアはみんな通貨危機、経済不安に陥ってしまったのです。

そして、IMFがお金を貸してくれることになったわけですが、IMFの場合には、すべての国に同じ基準でやると。その国の政治体制も、経済状態も、それから文化というものも全く関係なく、3分の1の人をカットしろ、リストラしろという形でしかお金を貸してくれない。という形で、今度はいっぺんに失業・雇用不安にまで陥ったわけです。結果とすると、韓国の場合はIMFからお金を借りるために、労働者を3分の1削減しなければならなくなった。そのために、「IMF失業」という言葉さえ生まれたわけです。

そういうアジア基金という発想を、アメリカがアジア通貨危機を体験したあとでは、やはりアジアは共通するような政治体制、あるいは経済基盤、それから文化があるので、すべてをIMF(国際通貨基金)のスタンダードで処理するのは間違いかもしれないというので、現在ではAsian Fundを作ることに関しては、アメリカは協力的というか、黙認する形になってきていると思います。それが現実の問題としてあると思います。

しかし、アメリカはグローバリゼーションの推進と 同時に、世界に自由と民主主義という理念をうたいあげた。確かに、それはアジアでは歴史的にあまりなかったものですから、アジアの国々は、みんな喜んで受け入れると思っているし、世界の人々も受け入れる。フランシス・フクヤマによれば、リベラルな民主主義というのはヨーロッパが掲げ、アメリカが実践してきた近代文明の理念ですが、それは最良の最後の理念である。だから、そこで歴史は 終わるのだといいます。自由と民主主義を各国が 手に入れていくという状態で歴史が終わるのだと いう、かなり独断的な結論を出しました。

自由と民主主義を手に入れなさいと。そうすれ ば、その国は経済発展もできますよというのが、アメ リカ・モデルというか、アメリカが描いたデザインでし た。しかし、アジアの国々は、例えば共産主義の国 もあるし、一党独裁の国もあるわけです。先ほどの 四つのNIESでも、権威主義体制と言われる国々 です。アメリカによれば、権威主義体制の、儒教的 あるいは伝統的な権威、つまり独裁的な政権が開 発を行う。「開発独裁 |という言葉でも言われます が、その開発独裁をすることによって、経済発展を した。経済発展をして、その結果とすると今、統計 が出ているのですが、1人当たりの1年の収入が大 体1万ドルを超えるようになる。 つまり、日本円にす ると120万円ぐらいを1年の収入として持つようにな ると、そういう経済的な豊かさを手に入れると、国 民は必ず自由とか民主主義を要求するようになる。 その早すぎた改革というのが、例えば天安門事件 ですね。先に自由と民主主義を要求するという形 になって1989年に弾圧されたわけです。それから 16年たってみると、経済発展をした中国の中で、職 業の自由を手にする自由競争を必要とする。ある いは個人の思想も自由になり、先ほどの劉先生の 発言にありましたが、信仰の自由さえも求めるように なってくる。これはアメリカ・モデルとは順序が逆で す。アジアが展開したモデルは、経済発展をした結 果として、自由と民主主義をみんながそれぞれの 国の体制や文化に応じて、手に入れ始めるという 形になっているのではないかと思います。

そこの歴史と現在を、我々は非常によく考える必要がある。そういう経済発展をした国々が、お互いのナショナリズムの対立や国益の衝突を調整・解消し、そしてまた、それを超えていく方法として、アジア・コモンハウスという方法があるのではないかと。つまり、そういうアジア・アイデンティティの追及

や、アジア共同体の可能性を考える常設機関を、 私は考えているところです。

そして、そういう共同の場に出て考えてみれば、 中国が93年から「富強」(富国強兵)という憲法前文 を持つことの問題性が見えるわけです。中国の国 家目標は富強であると。これは日本の明治維新、あ るいは韓国の1960年代からの富強という考え方に 共通します。言ってみれば、それは経済発展をした ほかの国々はそれほど軍事力を強化しなかったわ けですが、中国の場合には軍事力を強化して、もし かしたら台湾を軍事併合するのではないかという懸 念もあります。中国の説明では、「今の軍事増強は、 別に台湾に対して向けたものではない」と言ってい ます。しかし、アメリカが懸念しているのは、中国が 「富強」になることによって、アジアの中での覇権を 握るという、一種の覇権主義に近くなっているので はないかということです。しかし、中国の真意という もの、あるいはまた、アジアの中で中国がどういう立 場を取っていくのか、その存在感を強めております が、言ってみれば、そういう問題もアジア・コモンハウ スの中で話し合うことができるのではないか。

私は、先ほど例に出しませんでしたが、今、日本 と韓国の間では、竹島問題が非常に大きな問題 になっています。この解決を主張するのに、日本が 「オランダのハーグの国際司法裁判所に持っていこ う」と言うと、韓国は「嫌だ」と言ったわけです。国 際司法裁判所に持っていけば、国際法レベルで裁 かなければなりません。そうすると、日本の場合に は、1905年から「あれは日本の領土だ」と主張して きています。韓国の場合には、日本に植民地化さ れることによって、そういう主張はできないできて、 1960年代から「竹島=独島は韓国のものであると。 片や100年前、片や40年前だったら、これは日本の 主張のほうが非常に強く認められることになります。 ナショナリズムで解決すれば、あるいはNation Stateの論理で、それを統合し、超えていくような国 際法のレベルで解決すれば、これは日本の主張が

正しい、という形で、あくまでも韓国と対決しなけれ ばならなくなる。

しかし、よく考えてみると、竹島=独島が日本の 領土でもなく、李代朝鮮、そして韓国の領土でもな く、共有して使っていた歴史が、その前に600年あ るわけです。そうすると、その長い歴史というもの、 竹島=独島を共有していた形で、さして問題も起き なかった。少しはいざこざがありましたが、そういう アジア的な経験とか歴史というものを話し合ったう えで、それをアジアの問題としてアジア・コモンハウ スで考える。同じような問題は、南沙諸島の問題 があるよと。

シアと中国とフィリピンとベトナムなどと、8か国で領 土を争っているわけです。これを司法裁判所に、 ハーグに持っていくのがいいのか、どうか。そうで はなくて、アジア的な長い歴史の経験を生かした 形でネーション・ステイトの論理を超えた共有関係、 あるいは共同利用する方法が導き出せるのではな いか。そのためには、アジアの歴史、共有の歴史 や交流の文化を踏まえないといけない。それを話 し合えるのがアジア・コモンハウスだという考え方を 持っているわけです。現在のアジア共同体論は単 に経済レベルの議論になっています。

【司会】 時間が迫っておりますが、松本先生、そ のアジア・コモンハウスの形成にとって、いわゆる宗 教がどういう役割を果たしていけるかについて、ど のようにお考えでしょうか。

【松本】 先ほどもちょっと言い、コンセプト・ペー パーでもふれていますが、アジアの中で宗教戦争 はほとんど起こっていないという歴史的事実があり ます。それは、キリスト教がアジアの中に入ってくる のに対しても、一神教的な要素を非常に弱める、 弱めると言ったらおかしいですが、キリスト信仰と いう形ではなくて、アジアはどちらかというと産む力、

自然の力、女性の力が強い伝統を持っていますの で、マリア信仰という形式で、アジアの国の中には キリスト教が入ってくるわけです。

だから、日本の場合に、例えば隠れキリシタンと いうのは、みんなマリア観音という形でキリスト教 が入ってくる。キリストを抱いたマリア様の背中とい うか、首の後ろに、十字架がついているという形で す。これは台湾などでもそういう形ですし、マレー シアに入ってくるのも、カソリックのほうのマリア信 仰が強い宗教として入ってくる。そうすると一神教 ではなくて、むしろキリストとマリアが併存するよう な、多神教とはいいませんが、「裁くキリスト」と「許 例えば、南沙諸島(スプラットリー)だって、マレー すマリア |と併存の形でアジアの中に入ってくる。 そういう、キリスト教のアジアへの入り方の共通性 がアジアの中では生まれることも、話し合っている うちには分かってくるだろうと思います。

> 【司会】 ありがとうございました。それでは最後 に、劉先生どうですか。

> 【劉】 徐先生、コメントおよびご質問ありがとうご ざいます。中国は、近代化ということでは遅い地域 でしたが、その経緯は確かにここに関係する概念 を示すものでしょう。中国の200年以上に渡る近代 化への試み、およびその間を通じて得た教訓は、 近代化を目指している他の国々にも大いに役立つ ものでしょう。1949年に中華人民共和国が建国さ れて以来、中国政府は国の近代化のための努力 を一層強めていきました。最初の10年には、基盤 施設、通信、交通、重工業に関わる非常にたくさん の事業が政府によって行われました。しかしその後 20年間は、文化大革命その他の政治的運動によ って社会の混乱が起こり、それらの努力が大幅に 阻まれました。文化大革命終結後、中国は再度近 代化に乗り出しました。しかし以後、その過程で行 われた不均衡な開発により、国に新たな社会的ま た経済的問題が生じました。旧ソビエトに倣うとい

う1949年来の手法をはじめ、これらの実験的試み はすべて、近代化という概念を更に高め明示して いるものであると思われます。

確かに経済格差による問題が中国で起こってい 広まっているかを示していると私は思います。 ます。それは一部には、ほぼ20年に及ぶ急速な経 済成長と、1989年以来実施されてきた非常に小規 模な政治改革が原因です。宗教的な背景を持つ 組織が良質のサービスを提供してきており、それが 長期的には中国人の間の経済格差を狭めていくと 思います。それら組織の活動は、人民および役人 に評価されています。例えば香港を拠点とするあ る宗教組織は、学校施設を建設したり改善するこ とで中国南部の内陸部や農村地区の子供の教育 に貢献しています。中国の中部では、漢民族系中 国人とイスラーム系中国人両方のための小学校が あり、すべての生徒を充分収容できる教室数を建 設するための拡大事業には、キリスト教の教会に 援助を依頼しました。キリスト教は人類の愛と善意 を説いていますから、中国でキリスト教に改宗する 人が益々増え、再びキリスト教が盛んになることは、 国そして人々にとって良いこととなるでしょう。より 豊な人々はより貧しい人々とその富を分かち合う ほど寛大となるでしょう。先輩の学者が私に、中国 には宗教が必要だと言ったのも、これがその理由 の一つなのかもしれません。

【司会】 時間が少し過ぎていますが、劉先生、キ リスト教が中国で鄧小平の改革以後、非常に増加 していることは今お話しくださったのですが、キリス ト教以外の宗教にも、リバイバルが見られるのかど うか。この点はいかがですか。

【劉】 森教授ありがとうございます。キリスト教以 外にも、他の宗教が程度の差こそあれ再び盛んに なっています。また、1978年に改革政策が施行さ れてからは、大衆的な宗教も復活しています。中国 政府が、中国のキリスト教徒、ムスリム後、仏教徒、

道教信者に対して、宗教持たない者たちと同様に 国家構築のために建設的な役割を果たすよう求め たということは、中国全体で宗教の復活がいかに

【司会】 どうもありがとうございました。本日は、日 本以外では中国、それからマレーシアお話をお伺 いすることができましたが、韓国、インドネシア、フィ リピンの代表からは、この公開シンポジウムではお 話を聞くことができませんでした。

この公開シンポジウムを通じて、グローバリゼーシ ョンの持っている問題、その光と陰の問題がどうい うところであるのか。その問題点を明らかにしなけれ ばならないという共通理解は持てたと思います。そ れに対して、もちろんナショナル・アイデンティティを再 構築することの必要性が語られました。時間の関係 で今日のお話の中では詳しく触れられませんでした が、オニアー先生はオリエンタル・ペルソナ(東洋的 人格)の必要性、そして松本先生はアジア・コモンハ ウス(アジア共通の家)の提言をなさったと思います。

アジアとして、我々は何を中心に一つの共同体 を作っていけるのか。欧米のグローバリゼーション に対して、アジアからどのような発言ができるのか。 あるいはアジアの各国それぞれが覇権を求めない で、どうやって「共通の家」を形成していくことがで きるのか。これを実現していくための多くの課題は、 残っています。

時間が足らずに、不十分なディスカッションになっ てしまいました。しかし、今後、我々がアジアを考え ていくうえで、非常に大きな意義深い機会になった のではないかと思います。三人の先生、そしてお二 人のコメンテーターに、もう一度、心から感謝の拍手 を送りたいと思います。

それでは、本日の公開シンポジウムは、これで終 了させていただきます。どうもありがとうございました。

# 国際ワークショップ 第2セッション

# 北東アジアにおけるナショナル・アイデンティティの 危機と宗教の役割

司会 / 越後屋 朗(同志社大学大学院神学研究科教授)

■発 表 「現代の中国におけるナショナル・アイデンティティと宗教」

高 師寧(中国社会科学院)

「『新民族主義』状況での韓国キリスト教の進路」

徐 正敏(延世大学)

■ コメンテーター / ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ(マレーシア教会協議会)

浅野 亮(同志社大学大学院法学研究科教授)

■ディスカッション

# 現代の中国におけるナショナル・アイデンティティと宗教

中国社会科学院

高 師寧および何 光滬 Gao Shining & He Guanghu

### 1.国民意識、近代化およびキリスト教

誰もが知っているように、国民意識は伝統社会が 近代社会へと移行するにつれて生まれてきた。近代 社会の特徴は第一に近代科学と近代技術、近代的 な教育制度や医療制度、近代的な報道機関とマス メディア、近代的な考え方や制度、次いで法治、民主 主義、自由市場原理に基づく経済システムなどであ ろう。中国では近代社会にとって必要であったほぼ 全ての要素はキリスト教の伝来と布教によって出現 した。換言すると、盛衰を繰り返した後、19世紀後 期にキリスト教は中国全土に広まり、中国社会の近 代化を先導する主役の一つとなった。

当然のことながら、キリスト教は布教を目的として 中国に伝来した。しかし、キリスト教宣教師のキリ スト教布教は、中国が近代社会へと変わり始める 推進力として作用した。この主張を裏付ける歴史 的事実は数多くある。

第一に、歴史上初めて、キリスト教の宣教師が体系的な方法で西欧の科学と技術を中国にもたらした。例えば、明朝から清朝へと移行する時期に、マッテーオ・リッチを代表とするイエズス会宣教師は数学や様々な自然科学に関する155冊もの本を中国語に翻訳し、出版した(1。さらに19世紀末から20世紀初めにかけて、英国の宣教師ジョン・フライヤーは中国に滞在した30年間に科学や技術に関する139冊もの書物を1人で翻訳した(2。実際のところ、西欧の近代科学技術の書物を翻訳し出版して、これらの分野の知識を中国の人々に知らしめることが中国における宣教師の主要な仕事であった。

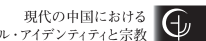
第二に、キリスト教会が学校を設立したことによって中国で近代教育が行なわれるようになった。1900年以前にキリスト教会が設立した学校数は1,100校であったが、1920年までにキリスト教会は様々なレベルの学校を7,382校、大学14校を設立していた(3)。歴史的事実として、キリスト教会が運営する学校が出現するまで中国には近代教育制度は存在していなかった。

第三に、専門家の教育訓練、病院の設立、公衆衛生の考え方の普及などを含め中国における近代医療のサービスや制度の確立も宣教師の活動と密接に関連していた。例えば、1920年までに宣教師組織は800を超える病院を設立し4、1949年までには中国の病院のうち70%もの病院が教会によって運営されていた5。

第四に、中国における近代的な報道機関は、キリスト教宣教師が積極的に導入、参加した結果として確立された。1840年代から1890年代にかけてプロテスタントの宣教師団体は中国語と英語で70種類もの多種多様な新聞や雑誌を発行したが、これらは中国における出版物の95%を占めていた。1935年までにプロテスタント組織が設立した出版団体は69もあった (6)。

第五に、週休制、一夫一婦制、纏足の廃止など 近代的な生活様式と習慣は宣教師の活動と布教 に関連したものであり、結局のところ、聖書の影響 であった。

最後に、近代化には民主主義、法的平等、法治、 政治権力の分離と制限、管理効率など近代的な



考え方と制度が必要である。中国においては、こ れら全ての紹介、伝播、普及、実践は宣教師の活 動と関連していた。教会の学校を卒業した才能あ る多くの知識人は中国におけるこれらの考え方や 制度の普及に重要な役割を果たし、中国の近代化 に大いに貢献する一方で、洪秀全、康有為、梁啓 超、孫文(他にも多くいるが)など非常に影響力の ある革新家や革命家はキリスト教宣教師から強い 影響を受けた。

要約すると、伝統社会から近代社会へと中国が 変容する最初の段階で、キリスト教は近代化を中 国にもたらすことに積極的な役割を果たした。

中国の近代化はキリスト教の伝来から始まった が、中国の人々の国民意識はほぼ同じ時期に西 欧の列強に抵抗するなかで生まれ、急速に高まっ た。極めて皮肉なことであるが、抵抗の攻撃を真 っ向から受けることになった最初の標的は、近代 化と新しい考え方を中国に紹介したキリスト教自体 であった。その抵抗行動の最も衝撃的な結果は、 19世紀後期に一部の地方役人や知識階級から始 まり、400件を超えた反キリスト教暴動と、20世紀 初頭に一部の学生や学者がイニシアチブを取った 反キリスト教運動であった。明朝と清朝の支配者 がキリスト教に対して寛大な態度を取ったことは真 実であり、何人かの西欧の宣教師(例えば、フェル ディナンド・ヴェルビースト、ヨハン・アダム・シャル・ホ ン・ベルなど)は中国の皇帝(順治帝、康熙帝など) や少数の知識人からは敬意を表されていた。事実、 知識人の一部や多くの一般民衆がキリスト教に改 宗していた。にもかかわらず、強い国民意識をもっ た大多数の中国人の目には、キリスト教は結局のと ころ、西欧から持ち込まれた全くの外国宗教と映 っていた。キリスト教は「洋教(yang jiao)」(「輸入 宗教」または「外国の宗教」)と呼ばれ、「文化的侵 入者 | のレッテルを貼られていた。こうした見解の せいで、中国のキリスト教信者のナショナル・アイデ ンティティは非難され、「擬似外国人悪魔」(jia yang

gui zi)と呼ばれた。大多数の中国人は、これら信 者は金の誘惑に負けたか、重い病気などの問題を 抱えて自暴自棄になったか、何かを得るために外 国人に依存しているか、教会の助けを必要としてい るためにキリスト教を信じているだけだと考えてい た。さらに当時はナショナリズムが台頭していたた め、中国人キリスト教徒は多くの同郷の人たちに家 族や国を裏切った者とさえみなされていた。キリス ト教徒は祖先崇拝を蔑ろにしたため、祖先を祀る 儀式への参加が許されず、これは伝統社会を本格 的に放棄することであった。こうした状況は中国人 キリスト教徒のナショナル・アイデンティティを脅かす ものであったと言うことができる。

そうした状況では、キリスト教徒は自分たちのア イデンティティを、まず中国人として、次にキリスト教 徒として、そして中国人キリスト教徒として、といった 順序で考えなければならない。このことは理解しや すい。キリスト教徒であることを選択した場合、その 人は教会外部の人々からの「中国人として貴方は 何故、キリスト教徒となることを選択したのかしとい う質問を受けることになる。自分は依然として中国 人であり、祖国を裏切ってはいないことを強調し、 キリスト教徒としてのアイデンティティと中国人として のアイデンティティは相反するものではないことを証 明するために最善を尽くさければならなかった。当 時、キリスト教を信仰することで中国人キリスト教徒 は多くの犠牲を払っており、その生活さえも犠牲に することがあった。

その時から100年以上の年月が流れた。中国に おけるキリスト教の歴史は挫折に満ちているが、中 国社会の状況は近年、非常に変化してきた。今で はキリスト教は、何百万という信者をもつ合法的宗 教である。中国の「改革開放」に伴い、また宗教研 究に携わる一部の中国人学者の努力により、「洋 教 というレッテルは剥がされ始めた。その一方で、 キリスト教についての非キリスト教徒の理解は次第 に客観的で好意的になってきている。一般的に言

って、キリスト教徒は以前ほどには圧力を感じてい ないし、アイデンティティについての質問も中国人キ リスト教徒にとっては、それほど当惑するものでも 不安にさせるものでもなくなってきた。彼らは、自分 たちはキリスト教徒であると同時に中国人であり、 この二つのアイデンティティは相反するものではな く、いずれが主という問題ではなく融合していると 考えている。つまり、中国人キリスト教徒はこの二 つのアイデンティティは異なる次元で機能するものと 理解している。中国人キリスト教徒は、国家の法律 に従うべきであり、中国市民としての責任を果たす べきであるが、同時にキリスト教徒として神の福音 を説くべきであると考えている。

# Ⅱ.宗教の超国家的精神とその影響力

今日の中国がマルクス主義と史的唯物論を公式 イデオロギーとする社会であることは誰もが知ってい る。中国国民の大部分は、明確な宗教的アイデンテ ィティは言うまでもなく、明確な宗教意識も持ってい ない。しかし、その一方で近年における中国の急速 な発展と経済成長に伴い、国民意識とナショナル・ アイデンティティの感覚は国民としてのプライドのよう なものとして中国人、特に若い世代の間に急速に 芽生えている。中国において、また宗教組織におい てでさえ政治、経済、文化、その他社会生活の 様々な分野でナショナリズムの顕現を容易に見るこ とができる。しかし他方で、今日の中国で宗教精神 が何百万という人々に依然として何らかの影響力を 及ぼしていることを忘れることはできない。正しく理 解された場合、様々な宗教団体の背後にある宗教 精神は、様々な宗教に応じてその程度は異なるもの の、単なるナショナリズムではなくある種の超国家主 義といったものを確実に育みつつある。

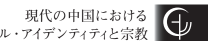
# 1.仏教

辺鄙な地域の読み書きのできない中国人仏教徒 でさえ、仏教の発祥地は中国ではなくインドだという

ことを知っている。そのため、多数の学者が仏教は 中国的に変貌を遂げたと強調しても、他の多くの事 と違って仏教そのものに関しては、あらゆる点で中 国がナンバーワンであると主張する傲岸な態度を一 般民衆に取らせることはできないであろう。

一部の学者や仏教徒はベトナム人、韓国人、日 本人が中国から仏教を学んだという事実に誇りを 持ってはいるが、このことがナショナリストの排他主 義や熱狂的愛国心につながっていく可能性はな い。何故なら、正しいかどうかに関係なく、仏教は キリスト教やイスラームとは対照的に、平和裏に広 まったことをナショナリストたちはしばしば指摘しな ければならないからである。さらにナショナリストた ちは、雲南省における中国の南伝仏教はビルマ、 タイ、スリランカから学んだものであることも認めな ければならない。こうした興味深い歴史を度々思 い起こすことは実際、これらの国々に対して親しみ が湧くだけでなく、親密感情さえ抱かせることにな る。そのため、中国人が一般に持っている日本に 対する根深い反感とは極めて対照的なことだか、 仏教宗派や仏教研究の点では中国人と日本人は 非常に多くの親密な交流を行なっており、そうした 交流は日中外交関係が正常化する前から始まって いた(8。チベット文化に対する中国人の態度に関 しては、仏教徒と非仏教徒とでは大きな違いがあ ると感じる。

最終的な分析では、現世の事柄に対する仏教 徒の否定は論理的に言うと、ナショナリズムや民族 そのものさえ空虚であるのだから、コミットメントする 価値がないということになる。ここ何十年において 最も影響力のある中国人僧侶の1人である印順導 師は「仏教徒の道徳心は、堅固なprajna(無私無 欲の英知)に基づくものであり、自分自身、自分の 家族、自分の寺院、自分の国または民族の利益の ためだけに行動するのではなく、人類全体、生きと し生ける全てのものの観点からあらゆるものに処す ることである」いと述べている。つまり、この提唱は



超国家主義をアピールするものであり、正に、生き ているあらゆるものに対する愛情と思いやりを持 ち、常に進んで万人に幸せをもたらし、万人を苦し みから救うというmaitryaとkarunaの北伝仏教徒 の精神を具体的に表すものである。

### 2.キリスト教

中国仏教ほどには深く根付いていないし普及も していないとしてもい、その制度的性格のせいで今 日の中国で最も勢力のある宗教としてのキリスト教 は、"yang jiao"(外国の宗教)のレッテルを剥がそ うとする中国のキリスト教指導者や知識人のほぼ1 世紀にわたる努力をもってしても、そのレッテルは未 だに剥すことができないでいる(11。その一方で「外 国の宗教」への改宗や受け入れは、多くの人たち が民族的な違いより重要なことについて考えてい ることを如実に示すものである。

キリスト教の精鋭集団はいわゆる「土着の神学」 (12と中国的なキリスト教の発展に多大の関心を寄せ、 非常に多くのエネルギーを投入してきたが、一般の 人々、特に教育のある若い人たちはキリスト教が外 国的なものであるという理由だけでキリスト教に関心 を寄せてきた。これらの人たちは西欧式の教会、西 欧の油絵やイコン、J·S·バッハの音楽、西欧の作家 や思想家が示すキリスト教思想を好む(13。その理由 は簡単である。このような方法で、キリスト教は中国 人に、その精神生活においてはこれまでのものに替 わる新しい宗教的なものを提供するだけでなく、芸術 的で知的な生活においても視野を広げる、新たな超 国家的な視点を提示するものである。

表面的に見れば、中国におけるキリスト教は極め て民族主義的なものになっていると結論づけられる かもしれない。中国におけるカトリックおよびプロテス タントの全国組織の名称(14やその指導者の発言は 間違いなくこうした印象を人々に与える。しかしなが ら、前世紀における中国人キリスト教徒全体の経験、 その政治的状況、経済的状況、文化的状況を考慮

した場合、結論は違ってくる。米国の詩人であるへ ンリー・W・ロングフェローの「物事は思われていると おりではない「いたという一節が想起される。物事は、 そのように思われなければならないという理由だけ でそのように思われるのである。そうでなければ、そ のことはそうではないかもしれない。全国的なキリス ト教組織がナショナリストに見えれば見えるほど、一 般のキリスト教徒はより超国家主義的となるという言 い方は逆説ではない。恐らく、キリスト教についての ナショナリストの発言が意味するものが多くなればな るほど、超国家的主義的精神についての意識はは っきりすることになる。結局のところ、中国のカトリッ クは世界各地の全てのカトリックに対するローマの 威信を承知しており、中国人キリスト教徒は、自分た ちの信仰は単一国家のものでも、単一国家によるも のでも、単一国家のためのでもなく、主は全ての民 族を対象としていることを知っている。

#### 3.イスラーム

中国ではイスラームを信仰しているのは10の少 数派民族集団であり、その総人口は1.800万人で あるという点で極めて特徴的である(16)。これらの 人々の大半は新疆ウィグル自治区を含む北西の 省、そして中国南西の省である雲南省に住んでい る。特に回族は他の多くの省、上海や北京などの 大都市にも住んでいる。回族や他の三つの少数イ スラーム民族集団は文字言語としては漢字を使用 している。回族は独自の口頭言語さえ持っておら ず、中国語を話す。すなわち回族と漢民族の違い はイスラームを信仰しているという点だけである。こ の状況は、中国におけるナショナリズムとイスラーム の関係を曖昧にしてきた。次にこの状況のいくつ かの特徴を述べる。

第一に、一部の民族集団、特に新疆のウィグル の人たちにとって、イスラームは一方では漢民族の 民族主義に対する自分たちの民族主義的抵抗の 正当な理由となり得るであろうが、その一方で、中

央アジアからトルコにかけての三日月地帯にある 国々との超国家主義的連帯を促すものでもある。 彼らはその分離主義的活動のなかでこうした二重 の方法でイスラームをうまく利用してきた。

第二に、漢民族にとって、例えばウィグルの人た ちの民族主義と関連しているイスラームは、独自の ナショナリズムや好戦的愛国主義(中国語でDa Han Zu Zhu Yi) 高揚の刺激となる。 同時に回族 の間のイスラーム、そして大都市での近隣のイスラ ームはそれほど明白ではないものの、馴染みのな いムスリム民族国家に対して漢民族が超国家主義 的姿勢を取るための触媒となるであろう。実際、イ スラームの社会的役割に関しては、北西地域の漢 民族の意見と中国の残りの地域の漢民族の間に は微妙な違いがあることがわかる(17。

最後に、中国国外のイスラーム原理主義に関連 する紛争やテロ行為は、イスラームに対して曖昧も しくは込み入った感情を抱かせるのに一役買って きた。これは、中国政府が折々の公式声明で示す テロ行為に対する非難やマスメディアのテロ事件報 道に対する姿勢に触れる一方で、イスラームに対す る一部の学者の好意的な解釈が、一般の人々の 超国家主義的意識を高めるのに役立ってきたから である (18<sub>0</sub>

### 4.儒教と道教

確立された宗教としての儒教は、1911年の清朝 の終焉と共に中国の歴史から消えた(19)しかし、 何千年もの長きにわたって支配者が支持し、中国 に最も深く根付き、普及していた宗教である儒教 は依然として中国人の精神構造と精神生活に甚大 な影響力を持っている(20)。香港、台湾、米国の大 学の現代の新儒学者と言われている一部の教授 たちは、中国文化研究分野に携わる中国本土の多 くの学者、祖先崇拝などの部族活動復興を主導し ている地方の長老と同様、儒教の影響力回復に 尽力している(21)。

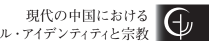
制度的な宗教としての道教に関しては、1世紀前 に衰退してから復興はしていないものの、中国にお ける五つの合法的宗教の一つとして認められてい る。しかし、多くの民間信仰の強い要素として、ま た多くの知識人にとって魅力ある宗教哲学として、 道教は、中国人の精神生活に未だに儒教に劣らな いほどの強い影響力を持っている(22)。

中国が発祥地であること、そして一般的に中国 的性格をもつことが強調されれば、この二つの宗教 は中国のナショナリズム高揚に役立つであろう。し かし、その一方でこの二つの宗教は、中国人に超 国家主義的精神を植え付ける可能性がある要因を 少なくとも三つ備えている。

その要因の一つは「天の下の一つの家族 という 儒教の考え方である。紀元前5世紀の儒教創始者 である孔子の有名な弟子であり、「全ての人々は同 胞である|(24と述べた顔淵の教えから、19世紀末か ら20世紀初めにかけての非常に影響力のある儒教 思考家であった康有為の「偉大なる調和」(Great Harmony)即ち「大同」(Great Union)の理想に 至るまで、時には「世界主義」とされる考え方を支持 するような多数の主張があることがわかる(25)

第二の要因は、長老、支配者、民族、それら全 ての慣習を道教が嫌っていることである。道教創 設者とみられている最初の道教哲学者である老子 は、民族国家の制度を偉大な道教の道を人が外 れる結果であるとして批判した(26)最も素晴らしい 老荘哲学の信奉者にして著述家、道教の名声不朽 の人として崇拝されている荘子は、当然のことなが ら国家や民族をはじめ世界のあらゆる事の平等と 統一を雄弁に訴えた (27)。

最後の重要な要因は信念であり、儒教と道教二 つの宗教の教義、哲学、実践は普遍的価値を持 つという現代の多くの儒教者や道家の主張である (28)。彼らの著作の普及は、一般の人々に著しい効 果を及ぼし始めており、そのため、例えば韓国の国 旗は道教の象徴と同じデザインであること、あるい



は少数の西欧の哲学者 (29や自然科学者が儒教の 英知や道教の洞察を高く評価していること、西欧で カンフーや気功が普及しつつあることを知ったとき、 一般の中国人はある種の誇りを感じる。しかしなが らそれと同時に、一般の中国人は、他の民族(例 えば韓国人や日本人)がずっと以前に中国人が失 った中国の重要な古代遺物を大切に維持保管し、 数多く持っていることを知ったとき、感嘆すると同 時に恥ずかしい気持ちも抱くであろう。自分たちを 特定の民族と関連づける特殊事情に対してではな く、宗教の普遍的要素に関心を払うかもしれない。

以上三つの要因やその他の潜在的要因は、中 国人に民族を超えた意識あるいは超国家主義的 意識といったものを育むのに役立つであろう。

# |||.宗教が社会に及ぼす影響力の限界

今日の中国で、政府が合法的宗教として認可し ている宗教は、仏教、道教、プロテスタント、カトリッ ク、イスラームの五つだけである。しかし、中国社会 に対する超国家主義的な影響力をもたらすことを 含め、これら宗教の影響力はその宗教的性質のせ いで限られている。勿論、この限界は中国におけ る宗教の特殊な政治的状況と文化的状況、そして 中国社会における宗教の周縁的で少数派的な立 場からくるものである。こうした限界のもう一つの重 要な理由は、大半の宗教信者が未開発の地方で 生活していることである。彼らの多くは高齢であり、 女性であり、教育もあまり受けていないため、社会 の方向付けにほとんど影響力をもたない。

まず、過去50年間における中国の全ての宗教の 経験から見た特殊な政治的状況について考察して みよう。マルクス主義が公式のイデオロギーである場 合、宗教は私的な信条とみられるだけでなく社会的、 政治的な問題とみなされる。中国における政治と教 会との関係には、政府が宗教を管理し、政策の変 更によって宗教の運命が決まるという特徴がある。

1949年から1956年にかけて宗教的問題に対す

る政府の努力の焦点は、中国の宗教から「外国の 帝国主義」の支配を排し、全ての宗教から「反革命 的パワー を追い出すことであった。1957年以降 に中国全土で展開された反右派キャンペーンとい わゆる「階級闘争」によって、全ての宗教は批判さ れ、「反動的支配階級」のための精神的「アヘン」と して厳しく攻撃され、全ての宗教信者は社会のな かで「時代遅れの分子 として蔑まれた。1958年に 毛沢東が中国国民に対して「伝統的な所有権を根 本から捨て、伝統的な考え方を根本から放棄する| ことを要求したことは、宗教を一掃するための強力 で権威ある正当な理由となった。その後1960年代 初めに、宗教批判は「社会主義教育 | キャンペーン により一般市民にまでその攻撃の手を伸ばした。 自分は反動分子であり、自分の信仰は欺瞞である という自己批判を強制された信者もいた。そして、 多くの教会や寺院が損傷・破壊され、全ての宗教 書は焼かれた。「批判」は文化大革命の勃発で頂 点を迎え、文化大革命の間、多くの聖職者と信者 は「悪魔・怪物」と糾弾され、紙の帽子を被って民 衆の眼前で市中を歩かされ、肉体労働を強いられ、 投獄され、さらに死に追いやられた人までいた(30)。 全ての宗教の場は閉鎖されて、学校、工場、倉庫、 その他施設に変わった。全ての宗教活動は禁止 された。そうした状況のなかでは誰も自分が信者 であるとは認めようとせず、信徒たちは散らばるか 地下に潜らざるを得なかった。その結果、当時の 中国は宗教のない国となったと言える。当時の特 異な歴史的時期には、宗教は中国社会の舞台か ら立ち去っただけでなく、中国全土から消えた。

1980年代初めに改革開放が行われた後、中国 政府は「宗教の自由政策」を開始し、信者たちは 宗教生活を再開した。近年、中国政府は「宗教が 社会主義に適応するように主導する」政策を提唱 した。これは、中国における社会制度に宗教が適 応することを要求するものと理解されている。つ まり、中国国内の全ての宗教は誘導される立場に

あると言ってもよい。

こうした状況のなかで全ての宗教は、ただ存在 しているという理由だけで、或る程度まで中国の社 会開発に参加していることになる。宗教による関与 は受身であり、中国政府によって主導され管理さ れなければならないと言える。その上、宗教に関 する中国政府の政策は、全ての宗教活動は「宗教 的な場所 | 即ち、教会、寺院、モスクなど限定され た場所でのみ行なうことができると規定している。 このような状態では宗教は外の社会に対してほと んど影響力をもつことはできない。中国では、政府 が認可した宗教学校を除き、あらゆるレベルの義務 教育学校で宗教教育を行うことは認められていな いので、生徒たちが宗教について何かを学ぶこと はほとんどない。さらにマスメディアは政府によって 完全に管理されているため、大衆が宗教について の報道を耳にすることはほとんどない。その結果、 宗教がその影響力を社会全体に及ぼすことはでき ない。勿論、こうした状況では、宗教は中国社会に おいて限られた役割と影響力しか持てない。

次に、社会状況と文化状況について考察してみ よう。このこととの関連で、中国社会における宗教 の限られた影響力を説明するのに役立つもう一つ の要因を確認できる。儒教、仏教、道教はかつて 中国文化に厖大で強い影響力を持っていたが、明 朝、清朝の後は大幅に衰退した。1950年代、60年 代、70年代にはその威信を失った。現在、儒教を 宗教だと思っている中国人は全くといってよいほど いない。儒教の影響力は主に学界に限られている。 今日、一部の学者は儒教を復興させる努力をしてい るが、当局から強い支援を受けたとしても大衆は儒 教に関心がないという問題に直面する。仏教は 1980年代以後、急速に発展した二つの宗教のうち の一つであり、かなりの程度までその影響力は主と して民衆階級の間に広がっている。特に地方では 一部の仏教儀式、タブー、祭事などが形を変えて民 俗となっているが、一部の仏教の僧侶の関心事は

専ら、政治的地位や利益である。いずれにしても、 仏教は世俗性が強いので、近代の中国社会に与え る影響はかなり限られている。宗教としての道教の 場合、清朝以後、何世紀もの間に衰退の一途を辿 ってきた。そして1980年代から始まる宗教(主として 仏教とキリスト教)が大々的に復興してきたときでも、 道教の発展は実に緩慢であった。今日の中国に対 する宗教としての道教の影響力は五つの合法的宗 教のうちで最も小さい。イスラームに関しては民族性 との特異な関係があるため、その影響力は主として ムスリムである10の少数民族に限られている。

1980年代以降、急速に発展したもう一つの宗教 であるキリスト教(プロテスタントとカトリックの両方 を含む)は依然として、中国の文化にどのように適 応するかという問題を解決しなければならない。キ リスト教は伝統的な中国文化とは非常に異なって いるため(少なくともその象徴主義の点で)、キリス ト教の制度と中国制度の間にはある程度の相反が ある。有名な「中国儀式論争」はこの一例にすぎな い。その相反の理由は次の三つの考え方の違い に由来する。第一に、個人的な神についてのキリ スト教の観念とその創造の教義、罪および贖罪に ついての観念は中国文化にとっては奇妙で、曖昧 でさえある。第二に、「神の前では全ての人間は平 等である」というキリスト教の考え方は、人は人との 関係の違いに応じて人を処遇すべきであるという 儒教の伝統とは違っている。第三にキリスト教の一 神論は中国の仏教や道教の多神教とは根本的に 異なっている。現在、中国には530万人を超えるカ トリック教徒と2,000万人を超えるプロテスタント教 徒がいるが、中国の全人口の割合からするとキリス ト教徒は少数派でしかない。キリスト教の宗教的 アイデンティティは未だ半開状態である。そのため、 中国社会に対するキリスト教の影響力と新しいアイ デンティティについての意識形成に対するキリスト教 の影響は依然として非常に限られている。

政策、文化、社会の側の理由とは別に、中国宗

教の側からも宗教が社会に与える影響力が限られ ている理由があることがわかる。第一の理由は孤 立である。大多数の中国人信者は貧しく未開発の 辺鄙な地方に住んでいる。彼らの多くは、外部の 世界についてほとんど知らない。彼らにとって宗教 を信じることは、より安全な生活をするためや貧困、 病気、洪水、干ばつ、その他の災害からの回避と いった実利的な目的によるものである。ごく少数は 非常に楽観的に豊かになりたいという夢を持って いる。都市域に住んでいる人々と比較すると近代 的精神に欠けており、事実、近代社会に影響力を 行使できないどころか、近代という時代にも入って いない。第二の理由は中国の宗教の保守性であ る。例えば、中国人キリスト教徒の大多数は1920 年代以降、原理主義による影響を受けてきた。ほ ぼあらゆる種類の自由主義的なキリスト教の考え方 は中国人キリスト教徒にとっては馴染みがなく、受 け入れがたいものであった。彼らの原理主義的傾 向は社会において積極的な行動を取ることや先を 見越した行動を取ることを妨げている。このことが 或る程度原因となって中国のキリスト教は文化的 エンクレーヴとなっている。そうでなければ、キリス ト教は中国社会にこれまでよりはるかに大きな貢 献ができたはずである。

最後に、こうした状況のなかで今日の中国において別の種類の宗教が果たす役割について考察すべきだと思う。この別の種類の宗教とはいわゆる民間宗教、即ち庶民の宗教であり、やはり1980年代以降に急速に発展してきた。私の言う民間宗教とは、中国社会の庶民階級の生活に根ざした様々な信仰のことである。これらの信仰は中国の宗教の主流となったことはないが、これまで考察してきた五つの合法的宗教より歴史は長く、中国社会に与えてきた影響力も大きい。

民間宗教の神は極めて複合的であり、原始的な 多神教と古代神話の特徴を受け継いでいる。これ らの宗教は、生から死への推移または変わり目を 重視し、宿命、応報、現世と死後の世界との反応を強調する。さらに、これらの宗教は現世の生活の 実利的福利のほうに非常に関心がある。

民間宗教は20世紀初頭以来、多くの中国知識 人によって「封建的な迷信 |として長く批判されてき た。民間宗教は1950年代から非常に厳しい攻撃 を受け、他の全ての宗教と同様、1960年代から 1970年代にかけての文化大革命のときには撲滅 の標的となった。1980年代から、民間宗教は中国 社会の解放に伴って復興し始めた。特に地方で はかなり一般的で、下層階級の多くの人々にとって 中心的な精神生活となってきた。しかし、民間宗教 が中国の近代化に積極的な役割を果たすことが できたと考える人はほとんどいない。ナショナル・ア イデンティティという私たちのトピックについて言う と、中国の民間宗教は中国人のナショナル・アイデ ンティティの意味の強化に役立ったと言わなければ ならないが、その一方で中国人の間に超国家主義 といったものを育むためには何ら役に立たなかっ た。これは民間宗教は往々にして地域性が強く、 方向性がかなり狭いからである。従って、民間宗教 が新しいアイデンティティの意識形成に積極的ある いは建設的な影響をもたらすとは想像しにくい。

結論として、次のことを言わなければならない。

- 1) 今日の中国における全ての宗教はその特殊な状況のせいで、東アジアのアイデンティティの新しい意識の形成に極めて限られた影響力しか及ぼすことができないであろう。
- 2)中国における五つの合法的宗教はその教義の 普遍的要素のせいで、新しい意識向上に向け ての第一歩となる超国家主義の要素を育むの に役立つ考え方を持っている。
- 3)キリスト教はその根本的で普遍的な愛と中国ナショナリズムに順応するという経験のせいで、中国における超国家主義を育むことに大いに貢献するだろう。

- 1) Zhou Xienfan: Christianity in China, Commercial Press, 1991, P70を参照。
- 2) Gu Changsheng: The Missionaries and the Modern China, Shanghai People's Press, 1995, P458を参照。
- 3) He Guanghu: Christianity and Modernization in China, *Scholars* No.8に掲載, Jiangsu People's Press, 1995を参照。
- 4) Christianity in Chinaを参照。
- 5) The Basic Knowledge about Chinese Christianity, Zhou Xinping編集、Religious Cultural Press, 1999, P80を参照。
- 6) 同上書のPP82-83。
- 7) 仏教研究の分野のほぼ全ての中国人学者は、ヒンドゥ教 (Hindu Buddhism) が中国に伝来した後にいわゆる「中国仏教」に変わったと結論づけている。数え切れないほど多くの著作物のうち、Ren Jiyu編集 *Zhongguo Fojiao Shi* (中国仏教の歴史),4巻、北京、1983年以降を参照。
- 8) この二つの国からの仏教の指導者と学者は定期的に集まって2国間会議を開いている。例えば、我々の学院と日本のワールド・デイリーは1980年代から2年ごとに「仏教に関する日中シンポジウム」を共催してきた。
- 9) Yinshun, Buddha in the Human World, PP318,319. He Guanghu & Xu Zhiwei編集Duihua: Ru Shi Dao yu Jidujiao (対話:儒教、仏教、道教、キリスト教)第 II巻, Zhongguo Sheke Wenxian Chubanshe, 2001に掲載のDeng Zimei, "Science and Technology--From a Buddhist Perspective"から引用。
- 10) 最も急速に発展した宗教であるキリスト教はこの20年間に驚くほどの速度で教会員を増やしてきた(プロテスタントだけで、100万人未満であったのが2,000万人以上になった!)。仏教については信者に関する正式の統計はないが、数多くの寺院を建設・再建してきた。Ying, Fuk Tsang, "The Development of Christianity in China: In Perspective of Social Classes" (2001年9月10日~21日に北京で開催された「キリスト教と21世紀」会議に提出); Chen, Cunfu, "Secularization, De-secularization and the Religions in Today's China" (前述会議で発表)を参照。
- 11) 20世紀初頭のL.C. Wu, T.F. Liuその他の著作、20世紀中期のT.C. Chao, F.Y. Xieその他の著作、20世紀後期のK.H. Ting, W.F. Wangその他の著作を参照。
- 12) この言い回しは、上述のキリスト教知識人の理想であった。今日、キリスト教指導者の間では陳腐なものとなっている。
- 13) 実際のところ、現在キリスト教研究の分野で活躍している学者の多くは、西欧の文学芸術、歴史、哲学などの研究を通してこれらにアプローチした。
- 14) カトリックとプロテスタントそれぞれの唯一の全国組織の名称には「愛国心」という語が含まれている!これは勿論、中国における特殊な政治状況の産物である。
- 15) Longfellow, H.W., "Praise of Life"
- 16) 世界宗教協会、CASS、イタリアのミラノにある Catholic University of Sacred Heartの共催により北

- 京で9月14日~16日に開催された「宗教と平和に関する国際シンポジウム」に提出されたQin Huibing, "Chinese Islam and Social Harmony"を参照。
- 17) この質問に関連して、Xinjiang Shehui Kexue (ウルムチの新絳社会科学アカデミー発行の新絳における社会科学) に掲載されたイスラームに関する記事と、世界宗教協会、CASS、北京が発行したShijie Zongjiao Yanjiu (世界宗教の研究) のイスラームに関する記事を比較することは興味深く、意義深いであろう。
- 18) Shijie Zongjiao Yanjiuの最近の号と北京のState Bureau for Religious Affairsが発行したZhongguo Zongjiao (中国における宗教) の2000年No. 3のWu Yunguiの記事を参照。
- 19) Li Shen, Zhongguo Rujiao Shi(儒教の歴史), 第II 巻、Shanghai People's Press、2000を参照。
- 20) Dong Fang (東洋)、No.4, 1994, 北京に掲載のHe Guanghu, "Zhongguo Zongjiao Gaige Lungang" (中国 宗教の改革に関する論文)を参照。英語版はInter-Religio, No. 1 1995, 香港に掲載。
- 21) 他にもMou Zong-san, Tang Jun-yi, Xu Fu-guan, Liu Shu-hsien, Tu Wei-mingなど著名な学者がいる。中国本土で彼らが人文科学の学者に貢献してきたことのうち最も重要なことは儒教の宗教性(Tu Weimingという言葉で)の認識であろう。
- 22) Ren Jiyu編集Zhongguo Daojiao Shi (道教の歴史)、 上海、1992年、そしてLu Guolong, Daojiao Zhexue (道教の哲学)、北京、1998を参照。
- 23) これこそ正に、この分野における大半の学者が行なってきていることである。
- 24) The Analects of Confucius, "Yan Yuan"と題する章。
- 25) Sheng Hong, "Nationalism and Cosmopolitanism" Wei Wan Shi Kai Tai Ping (全ての世代のための平和 づくり) に掲載、北京、1999を参照。
- 26) The Book of Lao Zi、第18章。
- 27) The Book of Zhuang Zi、物事の平等性に関する章。
- 28) 注19で述べる学者の著作、およびChen Gu-ying, Tang Yi-jie, Pang Puその他の著作を参照。
- 29) ボルテールからハイデッガーまで。
- 30) 文化大革命のときの天津、河南、富錦の140人の聖職者の調査によると、37%が投獄された。Sociology of Religion, China Social Science Documentation Press, 2000, P360を参照。

# 「新民族主義」状況での韓国キリスト教の進路

延世大学 **徐 正敏**(ソ ジョンミン) Suh Jeong Min

# はじめに―韓国状況と「新民族主義 |

韓国での「近代民族主義」は民族共同体の危機 と共に展開された。すなわち、その始まりは、日 本による国権剥奪の歴史から民族的アイデンティ ティを回復して維持しようとする当面の課題によ って発展したことである。従って、韓国での「近 代民族主義 | は単純に「親民族 | の概念や 「民族 本位 |、「民族有益 |、進んで「民族優越 | のような 理念が中心になった一般的意味の民族主義が形 成されることは難しいことであった。具体的にそ れは「抗日民族主義」の性格を持った歴史的経験 を持っている。従って、韓国の近代民族主義で は他の民族に対する排他性や優越感、積極的で 攻撃的な民族主義概念の特徴を見付けることが 難しい。むしろ民族共同体の実存的存廃の危機 を憂慮し、抵抗的で守備的な民族意識が中心に なったのである。このような韓国近代民族主義の 特徴によって、1945年日帝からの「解放」以後、 特に「分断 |と「戦争 |を経験しながら一定期間少 なくとも韓国の南側地域では「民族主義」が弱体 化された。むしろ左右イデオロギーの葛藤過程 で「反共」の問題が中心になった思想問題に沒入 する傾向を見せる。この時期、あるいは「民族主 義 | の新しい強調が目撃される1960-70年代で も、民族主義の具体的内容は日本との葛藤、歴 史的清算と歴史記録の問題などにおもに関連し ている。むしろ南北の葛藤問題の解消や統一の 問題では「民族主義」を連結せず、ただ体制優位 を通してイデオロギー的制圧を目標とした。むし

ろ民族分断の克服や統一方策で「民族主義」を取り上げればこれは思想的鮮明性を失うことであり、はなはだしくは左翼イデオロギーに落ちこんだ不純性向として断罪された。結局この時期の韓国は現実的に「民族」よりは「反共」が優先であった。民族主義が強調される部分は「韓日関係」、この歴史的「経験」と「清算」の問題、持続的に提議された日本の歴史認識に係る主題であった。これを通して見れば相当の期間、韓国の民族主義は「抗日民族主義」だけであった。

しかし、最近に至って韓国の民族状況、「民族 アイデンティティ」の内容は大きい変化を 見せてい る。特に南北和解と協力の時代、具体的には200 0年、南北首脳の間で合意した自主的な民族和解 と統一のビジョンによって新しい民族主義が経験さ れている。これは 分断克服と統一課題において、 具体的に「民族主義 | が中心になる転機が用意さ れたことである。このような認識は民族分断の克服 と民族統一の課題を遂行することにおいて「民族 主義 |を通して、このアイデンティティの回復が一番 重要な要件であることを相互認識する雰囲気が形 成されたことを意味する。これを以前の伝統的な 「抗日民族主義 | と区別するため論者は任意に韓国 での「新民族主義」として規定する。現在朝鮮半島 の状況は南北共に、特に南韓(韓国)ではより積極 的に提議する「新民族主義」の状況を経験している。 これは結局、従来の「抗日民族主義」とは内容も目 標も異なる民族主義という意味の区別である。

## 1、「韓国民族教会」形成の歴史的構図

近代キリスト教宣教と西欧帝国主義の同時進出 の歴史的事例は多々発見される。大部分のアジア、 アフリカ、ラテン・アメリカ、いわゆる第3世界の近代 宣教史の総体が類似した構造を持っていると言っ ても過言ではない。その中で例外的地域が韓国の 場合である。キリスト教宣教においてアメリカを中心 にした西欧帝国が担った帝国主義の侵略経験、植 民侵奪の主体は日本であった。この過程で先程見 たように韓国の近代民族意識、近代民族主義は 「抗日民族主義 | で特徴付けられる前提を見せてい る。この過程でそのほかのキリスト教受容地域とは 逆にむしろキリスト教が韓国近代民族意識を鼓舞 して支援することができる独特の構造を形成した。 これは他のいろいろな理由と重なって、いわゆる 「韓国民族キリスト教 |を形成する、いちばん重要 な構造的要件になった。すなわち、近代宣教受容 期、韓国ではキリスト教信仰が「民族主義形成」と 決して対立し、反対される問題ではなかったという 独特の構図を持っているという意味である。実際、 韓国では多数のクリスチャンが抗日民族運動の先 鋒に立ったし、このようなキリスト教と民族の親密 な共鳴が広く拡散した。この時期、韓国の民族主 義は「抗日」だけが前提になれば、西欧のものであ れ、キリスト教であれ、大きい制約がなかった状況 であった。この過程で代表的「唯一神」信仰であり、 排他性を持って、西欧の文明的優越感まで持って いったキリスト教が民族主義と提携する特別な事 例を創出する歴史を形成したのである。

この時期、韓国の民族教会は状況的に政治問題に関与するしかなかった。思想的、あるいは文化的側面を離れた「民族教会」という意味である。一部、この部分に注目したい、いわゆる「朝鮮的キリスト教運動」が進行したが、韓国キリスト教会の主流でもなかったし、特別な注目も受けることもできなかった。

### 2、「韓国民族教会 | の業績

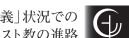
「キリストを信じる事がすなわち国を救うことであり、国を救うことがすなわち、キリストを信じることである」というのが初期韓国キリスト者の告白であった。他のアジア地域のキリスト教宣教歴史で、みることができない告白であるに違いない。

これらの韓国キリスト者は信仰の名で独立運動を行った。3・1運動で、代表される平和的デモと非暴力的抵抗運動はもちろん、安重根の義挙のような、より過激な行動的方法でも抵抗した。実際、日本帝国の侵略、統治期を通して持続的に決行した独立運動において韓国のクリスチャンが関連した業績をすべて列挙することは難しい。ところが、このように韓国のクリスチャンの民族運動は積極的に参加的した活動だけに限定されない。

日本統治末期、神社参拝の強要や「日本的キリスト教」が強調される思想的側面のキリスト教政策に対して、保守的信仰で抵抗したクリスチャンの業績はそれ自体が抵抗であった。すなわち、朱基徹をはじめ、信仰的抵抗者が皆当時韓国の「抗日民族主義」と直接的に繋がっているようには見えない。むしろ彼らの中の多数は非政治的であり、非民族的な意識であり、保守的信仰路線に頼っている。ただこれらがどのような信仰と思想なのかは関係なく、日本の政策と国家目標に実際、抵抗した現象だけでも「抗日民族主義」の構造が形成される。時代的状況を注目しなければならない。これを通して見ればこの内容の区別は別にしても、1945年までの韓国キリスト教を「民族教会」として理解することに大きな無理はないと思う。

### 3、左右イデオロギーと韓国キリスト教の展開

8・15と民族分断は韓国キリスト教にも大きな変化を与えた。日本帝国末期、日本のキリスト教政策に順応したキリスト教の主流がそのまま南韓キリスト教の主軸になって、民族教会としてのアイデンティティは瓦解された。これは解放後、韓国社会の



様々な部分において、普遍的であった。「抗日民族 主義」の価値と対置される価値は「反共イデオロギ ー であった。このような雰囲気では、歴史の上で 「反民族的行為」も大きな問題にならなかった。反 共でさえあれば、親日の前歴も克服される状況であ った。特に韓国キリスト教は1920年代以後、共産 主義との特別な対立を形成したことがあり、分断以 後の北朝鮮キリスト教、韓国戦争期の韓国キリスト 教は当時の政権から厳しい受難を経験しことがあ る。韓国でキリスト教と共産主義の共存は不可能 なことであると見えた。共産党はキリスト教の撲滅 の意志が見えるし、キリスト教は反共を天命とし殉 教も覚悟した。この過程でいわゆる「民族教会」の 意識が薄れていた。その代わりに「反共教会」の看 板を高くあげた。この時期、韓国キリスト教は民族 分断という葛藤の克服を主導する勢力と言うより は、分断をそそのかす要因になったという酷評が 聞かれた。特にこの時期、韓国キリスト教は、一 部の少数進歩神学の抵抗を除けば、李承晩政府、 それ以後の軍部独裁政権と民族社会に対する進 路と優先課題の認識を共有する、いわゆる「政教 癒着」の特徴を見せた。

### 4、韓国キリスト教の脱歴史化現象

8・15と韓国戦争以後、特に1960-70年代を起 点に、韓国教会では新しくて強力な信仰運動が展 開された。要約すれば、個人の救いと現世的祝福 が中心になる「祈福信仰運動」であった。これは韓 国の民間宗教伝統、特にシャーマニズムの力強い 影響であるという認識と共に、分断と戦争の状況で 経験される切迫した脅威がこのような信仰傾向を強 化させた要因としても分析される。ところがこのよう な信仰的特性には不可欠に「民族」、「共同体」、「社 会正義 | のような価値は薄れ、個人の魂、個人の現 実的問題が優先的に重視される脱歴史的傾向を強 く持つようになる。この時期、韓国教会の主な信仰 は、「脱歴史」、「個人」、「各個教会利己主義」、進ん

で「聖霊祝福運動」として特徴付けられる。これは 教派や神学的問題を問わず全般的傾向であった し、ここで社会的問題は極めて軽視された。「民族 の問題」なのか、「イデオロギーの問題」であるのかと する優先順位ではなく、すべての民族社会の価値 が信仰実践から除外された現象にまで至った。こ のような信仰運動の主軸ではすでに韓国の独特の 文化的、社会的状況や背景というアイデンティティの 問題は勘案されなかった。ひたすら聖霊と普遍教 会のカテゴリーで限定される「世界キリスト主義」が 重視された。なお政治的問題よりは宗教的、文化 的側面が台頭し、一神教で排他的なキリスト教の 特徴がより強調されて韓国民族のそのほかの構成 員たちとの疎通問題、アジア的価値との連係問題 に深刻な断絶状態を見せている。この時期、韓国 の主流キリスト教は韓国の民族状況の問題、すな わち民族間の葛藤、政治的独裁、社会的不平等の 解消のような課題には積極的関与を避けた。ただ 少数の進歩的神学グループがこの問題と取り組み、 この少数者が韓国キリスト教の預言者的活動の命 脈をかろうじて維持しただけである。ここに至り、韓 国キリスト教が「民族的アイデンティティ」の構築にお いて、社会的課題の優先順位をどこに置くかと言う 問題ではなく、いったいこのような社会的問題を、 責任をもって上程することができるのかという根本的 な問題が提議されるようになった。

#### 結論、韓国キリスト教と民族統一課題論

韓国教会は現在教派を問わず利己的であり、個 人的な祝福中心信仰の流れに沒入している。最近 新しい信仰的自覚運動が保守的教会の青年会か ら起きて拡大しているが、まだ その主軸を確保す るには至らなかった。韓国教会が初期の輝く伝統 にふさわしい民族社会の中心として、どのように大 切な役目をすることができるかという問題は、新しい 民族的 課題にどう応じるのかにかかっている。

現在の韓国の状況において、一番大きな課題は

「民族統一」である。そしてその「統一」は従来の南 北韓が同時に追い求めた体制優位の構築と「併合 統一 | の方式ではない民族大和合の進路であるこ とが明らかである。ここに新しく重視される価値は 「民族主義」であり、これを通して「民族同質性」の 回復がそのカギである。これは韓国社会と韓国教 会が歴史の中で経験した「抗日民族主義」のカテゴ リーを越えた価値である。これを論者は「新民族主 義」として前提したことがある。特に「新民族主義」 は国権回復の過程と清算の問題で含蓄される政 治的意味の民族主義で局限されない。政治的問 題だけではなく、文化的、思想的問題までを幅広 く考慮しなければならない、「民族アイデンティティー の回復と強調を意味する。このような「新民族主義 | 状況で韓国キリスト教に要求される課題は次のよ うにいくつかで要約できると思う。

第一、個人的、脱歴史的信仰傾向を克服し、 民族社会の責任ある預言者としての役割を担う信 仰態度を堅持することである。

第二、従来の「韓国民族教会」が主題とした政

治的意味の「親民族」ではなく、その文化的、思想 的、宗教的伝統までを考慮する新しい民族教会の 進路を検討して調整する課題を持つことである。こ こではキリスト教の世界的普遍性とアジア、あるい は韓国的価値との相反問題、多元宗教文化状況 において、唯一神教の排他的な特性を持ったキリ スト教をどのように宣教して、広げることができるか に対する神学的検討までを追い求めていく課題で

第三、具体的に韓国民族の統一課題において キリスト教がどのような助言と役割を持続するの か、なお「新民族主義」を思想的基盤にした民族の 和解と協力のビジョンに対してキリスト教はどのよう な方式で、協力し推進していくのかに対する行動 指針を持たなければならない。ここには民族統一 がなされた後、統一した韓国のアジア的役割、民 族のアイデンティティーと特定地域、あるいは世界と の協力のための思想的進路をどのように設定する のかとする問題もまた、一緒に真剣に検討しなけ ればならない課題が含まれていると言えよう。

# コメント・ディスカッション

### 司会:越後屋 朗

(同志社大学大学院神学研究科教授)

高先生には中国における仏教、キリスト教、イスラーム、儒教、道教についての詳しい状況をお話ししていただきました。その中で先生は、トランス・ナショナリズム(超国家主義)ということを強調されました。そして最後に、中国の政治状況、社会・文化状況、それから宗教そのものの状況から、新しいナショナル・アイデンティティという意識形成に、宗教は必ずしも大きな影響を及ぼさないのではないか、とまとめられました。これについては、フロアの皆さんのほうから後でいろいろとご意見を出していただきたいと思います。

徐正敏先生は、韓国におけるキリスト教の宣教がほかの国とかなり違う形を取ってきたことを示されました。抗日、つまり、日本に対しての抵抗との結びつき、第二次世界大戦後は反共と結びついていたということでした。また1960~1970年代にかけて、脱歴史的傾向が強まったことも指摘されました。そして、民族の統一ということにおいて、キリスト教がどのような役割をしていくべきなのかということに関して、三つの課題を提示して発題を締めくくられました。

それでは次に、お二人のかたからコメントをいた だきたいと思います。最初に、マレーシア教会協議 会のシャストリ先生にコメントをお願いいたします。

## コメント: ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ (マレーシア教会協議会)

ありがとうございます。まず、中国と韓国の宗教 の状況について、また、その状況が両国の国民と してのアイデンティティにどのように影響し、特に今日の世界的グローバル化の力にどのように関連するかについて、非常に洞察の深いお話しを発表者の方々がしてくださったことに感謝いたします。議長が先ほど私たちにお話しになったように、明らかに両国の状況はそれぞれ異なります。

中国の場合、国と宗教ははっきりと分離されています。韓国の場合は、国の現状、植民地の歴史、そして民族の分断というようなことがあり、国家として進んで行く過程にキリスト教が参入していく余地がありました。ですから、私たちがここで検討しようとしているのは、アジアにおける非常に興味深い二つの異なる状況なのです。

中国では国民の個人および集団の生活のあらゆる側面が、すべての権力を有する国家の機関によって導かれているのは明らかです。国民としてのアイデンティティを形作ろうとしているのは国家です。中国が進む歴史の足跡を解釈するのも国家であり、社会主義と資本主義の合体を試みようとしているのも国家です。このような状況の中、発表者の方が結論で示されたように、中国では宗教の共同体や宗教的な生活が国家に関与するというのは、非常に限られています。

従って、中国での宗教の復興についてどれだけ 私たちが語り合うことができるのかという疑問が生 じます。それが本当の復興なのか、それとも国家に よって長い間押圧されていた宗教信仰や伝統的な 宗教団体が再建されるということだけなのか、です。 つまり、ここで私たちが話しているのは、長く制圧さ れて来たそのような宗教的共同体が新たな路を築 き始めたということなのか、それともある種の信仰 復興または宗教的覚醒なのか、という疑問です。

では、私たちのディスカッションをもう少し進める ためにここで提示する二つ目のポイントは、国家が 促進している世俗的な国民としてのアイデンティティ についてです。ここで疑問となるのは、こうした中 国の完全に世俗的な民主主義に対してどの程度、 近代宗教が影響したり異議を唱えたりできるかとい うことです。高先生が、中国の若い世代がキリスト 教に惹かれているということを言われていました が、それは大変興味深いことです。また、今朝は数 字的な意味と関心の高まりという点における、キリ スト教の拡大についてのお話しがありました。

このうちどれだけが、国家構築のプロセスと並行しているのか、或いはそれが草の根で起こっている対抗文化なのか。この段階において、現代のキリスト教の特徴には西洋指向が強いということがあり、興味深いことです。中国のキリスト教は西洋に端を発する宗教運動に関連しているため、西洋や西洋の保守主義、西洋の福音主義、西洋の政治的右翼主義との繋がりがあり、それが教会の人々に影響を及ぼしています。

韓国の場合は全く状況が異なりますし、非常に興味深いものです。しかし、充分に考察されていないのが愛国心の問題です。発表者の方は、ナショナリズムが歴史的プロセスと完全に一体化していたこと、および国家統一に国民が傾倒しているということについて、要領よくお話しいただいたと思います。それで、この愛国心は新しい韓国という考え方を反映しているものなのでしょうか、またその新しい韓国では、キリスト教はどのような役割を果たすのでしょうか。

この点においても、韓国でキリスト教が急速に 拡大しているということは、興味深いことです。多く の若者がキリスト教に惹かれています。では、この ことは宗教のグローバル化を意味するのでしょう か。韓国の場合、興味深いのは、韓国の教会が国 内で拡大しているだけではなく、海外での拡大にも 力を入れていることです。韓国のキリスト教の教会 は、国内外で最も活発に伝道活動を行う教会の一 つとなっています。

多くの宣教師を多くの国に送り出しており、これらの宣教活動の多くは、非常に伝統的で非常に傲慢、そして非常に理解し難いキリスト教を相手の文化に奨励するという、19世紀の伝道の形に則ったものです。ですから、キリスト教の場合、宗教のグローバル化という側面がどういう特徴を持っているのかを考察するのは興味深いことです。

お二人の発表者の方いずれもが言及されず、も う少し私としては知りたいと思うのは、多宗教間の 関係の役割です。もちろん発表の題名にこのことは 含まれていませんでしたが、ナショナル・アイデンティティについて語り、複数の宗教が存在し、人々が 自らのアイデンティティを保持するために宗教を主張 するというグローバル化された状況で、多宗教間の 関係はどうなっているのでしょうか。宗教的共同体 同士が和解することがあるのでしょうか。様々な宗 教的共同体の間で競争があるのでしょうか。また、 政治参加と国家の意思決定に影響を及ぼすことの できる多宗教間の繋がりに対し、国はどのように対 応しているのでしょうか。ありがとうございました。

【司会】 ありがとうございました。次に、同志社大学の浅野先生からコメントをいただきます。よろしくお願いいたします。

### コメント: 浅野 売 (同志社大学大学院法学研究科教授)

ただいま、ご紹介に預かりました同志社大学の 浅野でございます。このセッションの発表者二人、 そしてただいまコメントされた方は、三人とも、恐ら く宗教問題に関する専門家だと私は思っておりま す。しかし私は全く違いまして、安全保障が専門で す。したがって、私が普通使う言葉は、潜水艦、航 空母艦、戦闘機などのようなものです。このセッシ



ョンに呼ばれた訳は、恐らく宗教ではなく、国家に ついて話して、そのうえでディスカッションにつなげ ていくため、森先生の深謀遠慮のためだと、私は 確信しております。

ただいま国家と申しましたが、今回のシンポジウ ム全体のキーワードを三つ挙げるとすると、国家、 宗教、アイデンティティです。私は午前中のセッショ ンには出られなかったのですが、ペーパーを読み、 そして、ただいまのお二人の非常に素晴らしい講演 を聞きまして、その前提に気がつきました。それは、 国家がそこに厳然と存在し、そして国家をアイデン ティティとする人々がいるに違いないと考えられてき たということです。

しかしながら、本当にそうでしょうか。 国家という のは創造の産物というのが、私の考えです。したが って、アイデンティティというのも、実は極めてあやふ やなものではないかと思います。これは、とりわけ 中国の場合がそうでして、20世紀の初めに、革命 が非常に盛んになった時期があります。そのときに、 強い軍隊を作るために、革命家の1人が「強い軍 隊を作るために、国家を作らなければならない と 言ったのです。これは、普通の考えですと逆です。 もちろん、これは単純化していますが、普通ですと、 国家のために軍隊があるわけですが、現場の将校 や兵隊たちは生き残るために、そして一生懸命戦 うために、国家という概念を作らなければならなか ったという、現場の論理があったわけです。

このように考えますと、果たして私たちが持って いる国家というのは、ずっと存在していたのであろ うかという基本的な問題が出てまいります。この問 題だけで一つのシンポジウムができますので、ここ で打ち切りますが、中国の場合は、中国がずっと 昔からそこにあったというものではありません。この ごろは普通、「20世紀の初めに、中国という概念が 作られた |といわれています。 その中で革命が進行 してきたということです。

革命は、結果としてみると社会主義政権が大陸

で成立しましたが、実際には政治的資源を集中す るために、キリスト教、それからプラグマティズム、ア ナーキズム、そのほかのさまざまな思想が動員され ました。そして、その中で勝ち抜いたのが社会主義 であったということです。もちろん、キリスト教は、こ れらの一つでもありましたし、国民党の中ではかな りの勢力を持っていました。しかし、決定的な力に はならなかったということです。

なぜ、社会主義が勝利したかというと、理由は二 つあります。一つは、非常に強固な組織を持ってい たことがあげられます。もう一つは、外部から兵器や 装備という、非常にハードな援助が得られたというこ とです。残念ながら、キリスト教教会は、中国の革命 家に対して兵器はくれなかったということがあります。 非常に皮肉に言いますと、現世的利益が少なかった、 恐らくそのためにキリスト教は、中国では広まらなかっ たのだろうと、私のような唯物論者は思います。

韓国、朝鮮半島の場合は、これとやや異なるとい うことが言えるかと思います。その場合も、やはりカ ウンターの思想としてのキリスト教があったことです。 したがって、非常に単純化しますと、北東アジアで はキリスト教と、もう一つの革命思想である社会主 義が両立したわけです。したがって、韓国でも、社会 主義者であり、しかもキリスト教信者であったという ことが、しばしば生じたと私は聞いております。これ は同志社大学をはじめとして京都でもありました。京 都に限らず、このような現象が日本であったことは、 ここにおられるかたがたはよくご存じだと思います。

要するに、これも非常に単純化しますと、国民統 合のための手段として、社会主義やキリスト教が使 われたことが、結果論として言えるでしょう。このよ うに考えますと、中国は、文化は古いが、国民国家 としては非常に新しく、実は中国は国民統合がま だ十分に進んでいないといえます。清朝の最大版 図が、大体18世紀後半に確立します。そして今の 中国の領土は、それに重なります。それから、中国 では大体200年ぐらいしかたっておらず、200年は、

国民統合にはまだ短すぎるということで、とりわけ、 先ほどのご発表にもありましたが、新彊ウイグル自 治区では、まだ分離主義が盛んであり、国民統合 が進んでいないことになっています。

途上にあるということで、そこでアイデンティティは、極 めて複合的にならざるをえないことにもなります。北 東アジアにおける国家アイデンティティは、実はかなり 人為的なものであり、若いものです。文化が古いの はそうではないという、一つの結論に至ります。

けれども、このようなことは、実はアジアだけでは ないかもしれないということです。ヨーロッパでも、 このようなことは見られたのであろうということです。 このようなことというのは、要するに、アイデンティテ ィがあいまいなままに国家が作られていくということ です。例えば、ロシアがその例です。「ロシアをヨー ロッパに入れてはだめだ |と言うかたがいらっしゃ るかもしれませんが、ここでは入れておきましょう。

ただ、国民統合については、実はヨーロッパと北東 アジアで大きな差があると思います。ヨーロッパでは、 国民国家は宗教戦争、30年戦争の反省として成立 しました。したがって、当時のナショナリズムというのは、 実は宗教よりもはるかに穏健と言われていたわけで す。したがって、当時のナショナリズム下では、あまり ナショナリスティックな戦争は起こらなかったのです。 ナショナリスティックな戦争が起こるのは、フランス革命、 とりわけナポレオン戦争以後になります。これ以後、 国家は変質すると言っていいと思います。

北東アジアの場合は、まさにナポレオン的な、フラ ンス革命的な時期から、国民統合が出発していると いうことで、ナショナリズムが非常に戦闘的です。こ れは韓国もそうだし、中国においてもそうだというこ とです。したがって、今、北東アジアは国民統合か ら見ますと、実はまだまだ若い時期であり、アイデン ティティは確立しておらず、したがって、国家間関係も

でアイデンティティが確立していきます。相互関係が 対立すればするほど、アイデンティティが鮮明になる という矛盾が、今でも続いているのだと思います。

もう一つ、これは本質からややずれますが、韓国 このようなことを考えますと、中国は国民統合の の事例、北朝鮮の事例について述べたいと思いま す。先ほどのご発表で、「新民族主義」という言葉 が出ました。これをもとにして、朝鮮半島が統一さ れ、そして世界の中で新たな役割を模索していくと いうご発言がありましたが、民族主義が常に優先さ で、国家が昔からあるように思われてきているが、実れるかといいますと、私はそうでもないだろうと思い ます。例えば、それは中台関係を見れば分かりま すが、ナショナリズムが本当に限度なく熱狂的にあ るならば、今ごろ中台海峡では戦争が起こっている はずです。経済的な利益はどうでもいいということ になるかと思いますが、実はそうではありません。 そして、新民族主義が唱えられたとしても、朝鮮半 島がすぐに統一されるわけではありません。

> 現実を見れば、グローバルな冷戦、それから地 域の冷戦。グローバルには米ソ対立、地域では米 中の対立がすでに解消しているのに、なぜ朝鮮半 島では対立が残っているのかということは、民族主 義のレベルだけでは理解できないだろうと思いま す。これは非常に単純化して言いますと、北朝鮮も、 それから韓国も、かなりの程度、冷戦の受益者で あったことがあり、たとえグローバル、そして地域の 冷戦が解決していったとしても、受益者としての二 つの政権、また政治体制は残っていくというモメン タムがはるかに強いからという側面があるということ は否定できないでしょう。

> もう一つは、ドイツの統一のコストが非常に高い ことに韓国も気づいており、現状のほうがはるかに ましということで、今に至っていると思います。した がって、新民族主義という考えは非常に立派です が、経済的なコストをどのように乗り越えるかという ことが問題になるかと思います。

私の以上の発言は、質問ではなくコメントですの 対立が生じやすいということです。そして、対立の中で、ご容赦いただければ幸いです。先月、私は中

国に行ってまいりました。中国社会科学院と、高先 生の夫君のおられる中国人民大学に行ってまいり ました。そして、私の学生時代の指導教授は韓国 人でした。今のお二人のお話を聞いて非常に感銘
い兆しだと思っています。 を受けましたし、非常に親しみも覚えた次第です。

た。私はどこに行っても道を聞かれますが、クアラ ルンプールでは、今までに道を4回聞かれました。 私のアイデンティティはいったいどこにあるのだろうと 思ったことがありました。アイデンティティ危機に陥り かねない私をここに呼んでいただき、まことにあり がとうございました。以上です。

### ディスカッション

【司会】 先ほど、お二人のコメンテーターのかたに 質問ならびに感想をいただきました。プレゼンテー ターの高先生と徐正敏先生からご発言をいただき たいと思います。それでは、高先生のほうから、よ ろしくお願いいたします。

【高】 ご質問をよく理解できているかどうか分かりま せんが、中国における宗教についてもう少しお話しさ せていただきます。皆さんもご存知のとおり、1949年 以来、次々と政治運動が起こり、すべての宗教が批 判の対象となりました。文化大革命では、批判され ただけでなく物理的な攻撃も受け、多くの司祭や信 者が死に至らしめられました。これは事実です。

中国では、宗教団体同士の関係には、私の意見 ですが、あまり関心が持たれていません。というのも、 宗教的主導者たちにとって最も重要なことは、どのよ うに(その宗教の)存在を維持するかだからです。

もちろん五つの宗教の主導者は人民会議に属し ていますが、彼らは国のことについて一般的なことを 言ったり、総体的な事柄を述べたり提案をしたりする ことしかせず、互いに対話する機会はありません。

それでも多少の変化はあったようで、北京のあ るキリスト教の神学校では、仏教の僧侶を招いて 講義してもらう予定にしていたり、ある仏教の大学 では、キリスト教の神学者を招いてキリスト教が何 であるかを説明してもらう予定があったりと、私は良

私は論文の中で、多くの人、特に若者がキリスト それから、私はマレーシアにも二度ほど行きまし
教に惹かれているということを述べました。それは なぜでしょうか。理由は何なのでしょうか。西洋風 のものとかを求めているからだけでしょうか。2002 年から2003年、私はまる1年北京で調査をし、本を 書きました。題名は『信仰と生活ー北京のキリスト 教とキリスト教徒たち』(The Faith and the Life: Christianity and the Christians in Beijing) で、 香港で出版されることになっています。

> 私は、インタビューの相手、特に若い教育のある大 勢の人々に「貴方はなぜキリスト教徒になったのです か」という質問をしました。色々な答えが返って来まし た。概してほとんどの人が精神的な生活を求めて、と 答えました。これは進歩の表れだと思いますが、地方 の人々の場合は都会の人々とは異なります。

> 何年も前に私は地方で調査をしました。地方の 人々は「私がなぜキリスト教徒になったかですって。 お金がなく、医療を受けることもできず、子供たち は学校に行けないからで、お恵みを与えてくださる 何らかの神が必要だったからです と答えました。 そこで、「なぜキリスト教を選んだのですか。仏教や 他の宗教を選ぶこともできたのではないですか」と 尋ねると、彼らは「それはそうです。キリスト教を信 じるとお金の心配をしなくていいからです。より少 ないお金しか要らないからです。仏教を信仰すると、 お寺に行ってたくさんのお金を使います」という答 えが返って来ました。

> ですから理由はとても単純です。もちろん、若い人 の中には、西洋からのものが好きな人もいます。それ は本当です。中国に行くと、特にクリスマス時期の北 京では、たくさんのクリスマスのもの、クリスマスを祝う ものをたくさん目にします。キリスト教と何の関係もな く、キリスト教の信仰とも何の関係もありませんが、単

にそれらが西洋の生活、西洋のスタイルだからです。

こうした中国の状況は当然だと思います。という のも、私たちはまだ世界に門戸を開いてからそう時 が経っていませんし、若い人々、とりわけ高い教育 を受けた人々が大学に行くと、まず欧米の本、西 洋思想の本に出会います。ですからそれに興味を 持つのです。それらの本に惹かれるのです。

それから音楽です。例えばバッハです。彼らは バッハが大好きです。そういう具合に、多くの人が キリスト教のグループに入って行きます。もちろん私 の本にもそのことについて書いてあります。中国で は大いなる変化があり、生活は不安定になりました。 明日、大金持ちになるかもしれないし、とても貧乏 になるかもしれないのです。不確実なのです。多 くのことが不確実で、ですから「何か確実なものを 手に入れよう」と思う人々がいて、彼らにとってそれ は、民間宗教は迷信と見なされていて、実践する は宗教ということになるのです。

特に若い人々は強い疑いを持っています。彼らは 今日の中国について多くの疑問を抱いています。彼 らは岐路に立たされていて、どちらの方向に行けばい いのか分からないといった様子です。例えば、中国 の人民大学では、宗教も哲学も勉強していない学生 がたくさんいます。彼らは科学だけを勉強しています。 でも、彼らは宗教が何なのか知りたがっています。私 の夫はその大学で宗教哲学とキリスト教思想を教え ています。夫の講義は、各学部のほとんどの生徒に 歓迎されています。学生の多くが信仰や人生につい てなどの質問をするそうです。ですから、夫の講義が 二時間だとすると、その後それらの質問に答えるのに 更に二時間費やすといった具合です。

ですから、この現象を見ると、多くの若者が精神 的な生活を強く求めているということが分かります。 先ほど、地方の人々は貧しいと言いました。彼らに 出口はありません。それで地方の貧しい人々は信 仰を選択します。そういうことが一方であります。し かしもう一方で、中国の人々は精神的な生活を強 く求めているのです。というのも、文化大革命以後、

それまで信じていたことが疑問視されるようになり、 人々は自分たちが生きて行く上で何が正しいのか を知りたいと思っているのです。ですからそれが重 要なことなのです。

中国に行って、北京で教会を訪れると、勇気付 けられる光景をたくさん目にします。今朝、劉教授 が私たちに何枚かの写真をくださいました。もちろ んすべての教会が人で一杯でした。私は一年間、 北京のすべての教会で調査しましたが、この中国 最大の都市でさえ教会は五つしかないので、非常 にたくさんの人が集まって来ます。

私はある論文の中で、その論文は今日お読みし たものではありませんが、民間宗教について述べ ました。実際、今最も成長しているのが民間宗教 です。しかし、皆が知っているように、1980年まで 機会はありませんでした。しかし、中国の開放と改 革にともない、民間宗教は急速に成長してきました。 民間宗教の影響は非常に大きく、キリスト教だけを とっても民間宗教の影響を受けていて、時には地 方での色々な祀りの儀式などが、キリスト教ではな く単なる民間宗教として行われています。

ですからそれが問題で、多くの教会はこのことを 懸念しているようです。しかし、私は当然のことだと 思っています。なぜなら、中国人のほとんどが民間 宗教を信じているからです。ですから、中国社会に キリスト教が入っていくには、自然な形だと思います。 そして、キリスト教がその事実を認識することができ れば、そこから更に前進して行くことができるのです。 しかし、民間宗教が近代化や新しい意識に大きく 貢献するとは思いません。私はそう思いません。

ときに、民間宗教は弊害になると思います。近 代化、そして中国の発展にさえも妨げとなります。し かし、とにかくほとんどの信者は地方にいます。キ リスト教徒でさえも80%は地方の人々です。これは 覚えておきたい大きな数字です。人の心を変える のは容易ではありません。都市と地方でのキリスト

教徒の違いなど、中国の状況を見ればそれが分か ると思います。ありがとうございました。

【司会】 ありがとうございました。宗教間の関係、 キリスト教に若い人が魅かれる理由、それから最 後に、お配りしたペーパーにはあるのですが時間の 関係で発題では省略された民間宗教(folk religion)について、説明していただきました。

それでは、徐正敏先生のほうからお願いいたし ます。

【徐】 二人の先生のコメント、本当にありがとうご ざいました。

シャストリ先生のご質問によれば、韓国のキリス ト教が愛国心という独特な歴史的状況を持って形 成した独特なキリスト教とすれば、これが果たして 世界的なキリスト教とどのような分離と共通点があ るのか、これは韓国のキリスト教がいま、伝統的な 19世紀の伝道運動のように、世界に向けて多くの 官教師を派遣する姿が見られるが、このような伝統 的な韓国キリスト教の特徴と普遍的キリスト教の特 徴の間で、どのような違いあるのかという質問だっ たと思います。程度の違いはありますが、韓国キリ スト教だけではなく、世界のすべての国々、地域ご とのキリスト教はその地域のキリスト教が持ってい る独自性と世界的キリスト教の普遍性を共に持っ ていると思います。

私は今日、韓国キリスト教に関して発表する際に、 韓国キリスト教が持っている信仰的、神学的な特 徴に注目するよりは、韓国キリスト者と韓国人が共 に経験した歴史的経験により重点をおいて発表し ました。そこで、韓国キリスト教が経験した、つまり、 韓国人と韓国キリスト者が共に経験した韓国の特 殊な歴史的過程は今日の韓国キリスト教に多くの 影響を与えたということを申し上げたわけです。

韓国キリスト教の特徴を申し上げますと、アジア のほかのところより西洋のキリスト教伝統に忠実 な、比較的保守的な立場を持っていることだと思 います。

それもやはり、韓国キリスト者がはじめから西洋 とアメリカという、このような勢力に対する社会的な、 政治的な、宗教的な期待を(韓国キリスト教に)反 映してきたからだと思います。これは私が今日申し 上げたように日本による統治経験という独特な歴史 的経験と深いかかわりを持っていると思います。

そのために、神学的内容には違いがあるけれど も、アメリカが19世紀―20世紀にかけて世界へ宣 教師を派遣し、キリスト教宣教に邁進したように、 今日、韓国キリスト教もこのような世界宣教に大き な関心を抱きました。

しかし、今日、私が発表した主題では、結局、こ のような韓国キリスト教のアイデンティティ、韓国キリ スト教の歴史的状況そして、これからの進路はすべ て変化していくということを申し上げたわけです。

シャストリ先生の二つ目の質問は、やはり韓国キリ スト教の他宗教に対する理解、宗教間の問題です。

実はこの問題は私よりも、明日のセッションで発 表なさる、韓国の李正培先生が発表する内容であ ると思います。簡単に言えば、韓国キリスト教の特 徴が全般的に保守的であるように、神学的には他 宗教に対する対話の立場をとりますが、教会、及 び信仰的には非常に(他宗教に対して)排他的な 立場を維持していると言えると思います。

ここまでは比較的やさしい質問に対する答えで したが、二つ目の浅野先生の質問に対しては重い 気持ちで、答えることになります。

私も、やはり民族主義というイデオロギーが良い ものであり、理想的なイデオロギーである、とは思い ません。人類の歴史をみますと、民族主義が成しと げた業績よりも、被害のほうがより多いと思います。

韓国の場合は少し状況が異なります。言い換え れば、韓国で、民族主義が美しいイデオロギーとし て理解されたのは二つの理解があるからです。

はじめは、日本の統治から国権を回復できる一

番、強力なイデオロギーは民族主義しかないという 同質感です。これが完全な方法ではないですが、 強力なイデオロギー的な対立と民族分断の姿を克 服する代案はやはり、民族主義しかないという期 待があるからです。

私の場合は単純に、日本からの独立という時代 について、いつも感じていることがあります。 に必要であった民族主義を抗日民族主義、

主義と申し上げました。

族主義も永続的な価値を持っていません。

自然に二つ目の質問に入りましたが、果たして、 莫大な代価を払ってでも、統一することが韓国にと って有効であるのかという質問です。

っても統一は成し遂げていかなければならないと いう目標があります。まさに、この統一の経験を成し 遂げた後に、韓国人は違う方向へ行くことが出来 るということです。このような民族の切なる願いに 韓国教会と韓国キリスト教は 答えなければいけな い義務があると考えています。

ありがとうございました。

【司会】 徐正敏先生には、韓国のキリスト教の特 徴、キリスト教と他宗教の関係、民族主義、それと、 統一問題に関して経済的なコストをどのようにして 乗り越えるのかという浅野先生から出されましたご 質問についてお答えしていただきました。ありがと うございました。

それでは、フロアのほうからご意見を出していた だきたいと思います。ご意見のあるかたは、マイクの ボタンを押していただき、最初にお名前を教えてい ただきたいと思います。それでは、ご意見がござい ましたらどうぞ。

【ソリヒン】 高教授、宗教生活、特に中国の宗教生 活に関する問題をより明確にする時間を私にお与え

くださってありがとうございます。教授の発表を通して 中国におけるキリスト教の発展について伺うことがで き、本当に素晴らしかったです。しかし、私が理解し ている限り、私が中国についてあまり知らないからで しょうが、私が出会った世界各国の中国人の共同体

例えばマレーシアでは、中国人が全人口の40% そして、今日統一のためのイデオロギーを新民族 で、これらの中国人が自分たちの宗教に非常に熱 心であると私は感じました。また、インドネシアでも、 民族主義が永続的な価値ではないように、新民 このごろは中国の宗教が中国の人々によく受け入 れられていて、宗教的なお祭りも今では公式なも のになっています。また、ヨーロッパを見ますと、中 国人が自分たちの宗教を厳格に守っているという ことが分かります。そして今日の現象を見ますと、マ 韓国人の全体的な情緒には、いかなる代価を払 ルクス主義はもはやどこにも需要がありません。私 はグローバル化には賛成していません。というのも、 グローバル化は新たな宗教になり得るものだと理 解しているからです。従って、私はこのグローバル 化のプラスの作用を利用して、人々を宗教へと説得 していくことも可能だと思います。

> 中国の宗教に関するその他の側面についてです が、私が間違っていなければ、教授は中国のムスリム の人口が1.800万人と言われました。しかし、私のム スリムの友達や私が講義をしている大学のムスリムの 学生たちは、政府が公式に採った統計が現在のとこ ろ存在せず、中国のムスリムの人口は5,000万人を 上回ると言っていました。そう、5,000万です。

> ですから、政府がキリスト教やその他の宗教を抑 圧しているのは事実だと思います。そこで私が提案 したいのは、さまざまな宗派の主導者の間で会議の ようなものを設置してはどうかということです。そうす れば、その宗教会議が、政府によって引き起こされ た混乱を終結させるための有効な手段となります。

> また、私は宗教的主導者の多くが大変真剣に取 り組んでいると思います。というのも、それが宗教 的主導者の任務の一部だからであり、彼らは宗教 が国益にマイナスになるものではないと人々を説得

しようと努力しているのです。

興味深いことに、中国のムスリムである私の同胞 が、中国のムスリムは政府を説得するのに成功し、 政府が彼らの宗教活動を促進してくれていると言 っていました。これが意味するのは、宗教家は、い かなる宗教に属していようと政府に対して自らの宗 教の正当性を証明し、国益を高める有効な作用を 施すことができるということです。

中国の上層部の主導者を説得して、宗教を正式 に認めさせることはできないとお考えでしょうか。

宗教の主導者たちによる継続的な努力が、です。 更に、これは私の限られた経験をもとに思うことで すが、そのような宗教会議をすべての宗教主導者 が認めれば、政府の主導者を招集するための手段 となるはすです。ありがとうございました。

【司会】 ただいまのご質問は、マレーシア国際イ スラーム大学のソリヒン先生からでした。これに関し て、高先生のほうからお願いいたします。

【高】 まず、統計に関してですが、色々な数値があ ります。1,800万人という公式の統計があります。こ れは私が採った統計ではありません。キリスト教の信 者数について、私は論文で2,000万人としましたが、 この数値はキリスト教の正式な組織のもので、私の 考えでは、この中には個人の教会は含まれていない と思います。一方、中国全土には7,000万人のキリ スト教信者がいるとしている人もいますが、これは多 すぎると思います。本当の数はおそらく2,000万から 7,000万の間でしょう。ありがとうございます。

【司会】 ありがとうございました。 ほかにはいかがでし ょうか。同志社大学の小原先生からのご質問です。

【小原】 同志社大学の小原です。お二人にお聞 きしたいことが一つあります。今回のワークショップ 全体のテーマにもかかわるのですが、東アジアに ショナリズムは、ある意味セキュラリズムの失敗と密

おける宗教復興ということを考えるときに、いくつか のキーワードがあるかと思います。今までの議論の 中では、近代化やナショナリズムという言葉が頻繁 に出てきました。

ところが、中東世界やヨーロッパ、アメリカなどで、 この宗教復興の問題を考えるときには、世俗化 (secularization)との関係が絶えず問われます。 世俗化は、韓国の場合、あるいは中国の場合、特 に問題とはされなかったのでしょうか。宗教学の議 論では、宗教復興と世俗化はいつもセットにして考 えられるのです。しかし、東アジアにおいては、もっ ぱらナショナリズムとの関係で宗教復興を考えてお けばよいのか、という質問です。

なぜ、私がそういうことを問うのかという背景を 少しお話ししたいと思いますが、このセッションでは、 日本のプレゼンターがいなかったので、日本のこと を簡単に紹介させていただきます。近代国家を作 るときに、日本はヨーロッパの国家をモデルにしてき ました。その場合、ヨーロッパの国家というのは、世 俗的な国家(secular state)です。明治時代の日本 の政治家や知識人たちは、ヨーロッパの国々を訪 ねた結果、宗教と国家が分離されたセキュラーな 国家を自分たちのモデルにしようしました。しかし、 結果的に、日本はセキュラーであることを徹底でき ませんでした。セキュラーであることに失敗したと言 っていいと思います。

というのは、後に国家神道(State Shinto)、神道 ナショナリズムが日本に現れてきて、日本は非常に宗 教的な国になっていくからです。ですから、その点で、 日本はナショナリズムを求めて国家神道を強化してい ったという面がある一方、アジア共同体、当時の言 い方では大東亜共栄圏の名の下に、トランス・ナショ ナルな方向性も持っていました。言うまでもなく、この トランス・ナショナルな方向性は、他のアジア諸国に対 しては破壊的な作用をもたらしたわけです。

日本の近代におけるナショナリズムとトランス・ナ

ことができない問題です。

韓国の場合、あるいは中国の場合、その点はど うなのかということをお聞かせいただきたいと思い ます。

【司会】 まず、高先生にお答えいただきたいと思 います。

【高】 私が出会ったキリスト教徒の人々のほとんど は、ナショナリズムとかトランス・ナショナリズムのこと を考えてはいません。彼らは単に福音をすべての人、 全人類に広げたいと思っているだけです。大学で 修士号や博士号を取得した信者やキリスト教徒の 多くに、私は「あなたの信仰と近代化やグローバリゼ ーションは関係があると思いますか」と尋ねました。 すると、彼らは一度も考えたことがないと言いました。

しかし、数名のキリスト教の研究者、若い学者は そのようなことについて考えています。もちろん彼らは ナショナリズム、極端なナショナリズムには反対です。 例えば、若い人々の中には、日本に対して傲慢な態 度を取り、日本の食べ物や製品を拒否している者が いますが、若いキリスト教の研究者たちは集まってそ のような事態を批判的に論じ合うことがあります。

【徐】 小原先生、ありがとうございます。 はっきり言 えば、韓国がキリスト教を重要視した時代には、国 家は関係なかったのです。その当時、韓国は(日本 の統治時期であったため)民族と国家は違う状態 だったのです。アメリカから韓国に来たキリスト教宣 教師たちの考え方は政教分離、それから福音主義 です。それがアメリカのスタイルだったのですが、そ のスタイルのキリスト教は、韓国人の心には少し違 った形で受け入れられ、民族とキリスト教の信仰を 一緒にして、国家の問題のために様々な働きをす るような、独特な状態が作られたと思っています。

それから1945年以後の問題ですが、(朝鮮半島

接な関係にあり、日本の近代を考えるうえで避けるでは)分断や戦争がありました。南側は、例えば李 承晩政府のときは、国の重要な役割を担う人の 40%ぐらいがクリスチャンでした。そのとき韓国の 国教がキリスト教ではないかという疑問も歴史的に あったのです。それも政教分離とは違い、一種の 独特なスタイルでやってきました。その後のことで すが、進歩的な神学者たちには、軍事政権との関 係で葛藤がありました。

> ですから、韓国がキリスト教を受け入れた後の、 政治とキリスト教の間の今までの経験は、アジアの 国々や、ヨーロッパ、近代国家としてのアメリカとの 経験と違い、いろいろな状態があります。ですから、 神学的にこのようなものを整理する時間が、まだ足 りなかったと思っております。

【司会】 小原先生、よろしいでしょうか。

【小原】 けっこうです。

【司会】 次に、松本先生のほうからご意見がある ということなので、よろしくお願いいたします。

【松本】 松本健一です。最初に、徐さんにご質問し たいと思います。韓国のキリスト教がナショナリズムと 結びついたために、ある場合には40%の信者ができ た。現在、私が察知している人数でも2000万人の 人がキリスト教徒になっている。これは韓国人の3分 の1です。33%と考えてもいいと思うのです。

先ほど、高さんのほうから、中国では最低2000万 人と言われました。13億の内の2000万人だと、国 民の中のキリスト教徒は1.5%です。ちなみに日本が どれくらいかというと、正式な教区に入って洗礼をし たという正式なキリスト教徒は、大体120万と言わ れています。ということは、人口の1%あるかないか です。ということは、考えてみると、日本が1%ぐらい、 中国がそんなにいるかどうか分からないですが、最 低で見ても2000万人と考えれば1.5%、これに対し

て韓国が33%というのは圧倒的に多い。

その理由としては、先ほどおっしゃったように、 反日ナショナリズム、そのあとは反共キリスト教とい う形で、大きく韓国の国の宗教がキリスト教になっ たような状況が出てくるという、解釈としては分かる のです。ただ、かつて西洋のキリスト教が入ってき たとき、あるいは西洋文明が入ってきたときに、韓 国の中で東学という運動が起きました。つまり、東 洋の学問、東洋の宗教、東洋の道徳を強調するこ とを、ナショナルな運動としてやっていた韓国が、あ るいは朝鮮民族が東学、あるいはそういう運動を全 く捨ててしまって、あたかもキリスト教が国教になっ ているかの状況というのは、やはり説明がちょっと 出来ないというのが私の考え方です。それが徐先 生にお聞きしたいことです。

もう一つ、中国の高先生にお聞きしたいのですが、 1983年に、私は中国で1年間教えていたことがあり ます。そのときには、まだ文革が終わってまもなくで、 近代化が始まったばかりだったわけですが、中国の 国家スローガンとして、あらゆるところに掲げられてい たのが、「中国の精神文明を守れ。物質文明に汚 染されるな」というスローガンでした。それから20年 たってみると、高先生は青年の中に、若者の中に、 精神的生活を切望するという不安な心理が訪れ始 めているという説明をされました。そうすると結局、 精神文明を守れと言っていた、そういう精神文明は 決定的になくなったのか。伝統的な精神とか、ある いは道徳とか、伝統的な価値観みたいなものはす べてなくなったということに、青年の精神的な不安 感、精神的生活を改めて考えるという形で、キリスト 教徒が2000~7000万人いるという状況になってき たと解釈してよろしいのでしょうか。

【徐】 はい、ありがとうございます。数字をちょっと 直しますが、33%という数字は、先生がどの資料で 発見したのか、ちょっと分かりませんが、公式的には 25%ぐらいであると今の学者たちは考えております。

日本は1%ぐらい、中国は1.5%、韓国では少なくと も25%以上です。韓国の保守的な牧師がそれを聞 いたら、「それは神様の仕事だ」と答えると思います。

しかし、1945年、解放のころの韓国人クリスチャ ンは4.5%だったのです。ですから、今の韓国教会 史学者、歴史学者の見方では、民族(主義)と一緒 になったキリスト教のために、韓国でこれほどキリ スト教徒が増えているというのは、一面的な解釈で しかないということです。韓国のクリスチャンの数 は、1940~1980年代の経済発展の時期、また資 本主義と韓国のキリスト教が一緒になった、朴正煕 政権の経済発展の時期に大きく増えました。

それから、もう一つの解釈は、やはり朝鮮戦争で す。朝鮮戦争のとき、北側と南側の韓国人は、それ ぞれ自分の主義が全く変わりました。そして、命の 問題、暮らしの問題、生活の問題に本当に苦難が あって、その中で(個人の持つ)宗教に大きな変化 がありました。宗教学者が調べたところ、朝鮮戦争 の時代、自分の宗教を変えた韓国人は50%以上に のぼりました。そのとき、現実的な希望があるキリス ト教に、変えた人が多かったのです。ですから、韓 国の歴史がダイナミックになって、いくつかの要素が 一緒になって、今の多くのクリスチャンが生まれる条 件になったのではないかと思っています。

今の20%以上、25%ぐらいのクリスチャンは、日 本統治時期のものではなく、45年以後、それから 50年の朝鮮戦争、それから60~70年代の現代的 なものではないかと思っております。

【高】 ご質問ありがとうございます。精神的な生活 についてですが、ご存知のように中国ではたくさん のことが大きく変わりました。それについて私が述 べた論文があります。理想や精神性を求めるのに は、四つの段階があります。文化大革命以後、私 たちは共産主義という信条を失い、人々は「何を堅 持すればいいのか」と悩みました。

しかし1980年代末、事態が少し変化しました。

そのとき、ある論文が書かれました。題名は「なぜ 将来の進路が益々狭くなるのか」でした。そして、こ の論文は中国全土で広く論議され、多くの若者が それに加わり、自分たちには未来も望みもないと語 っていたのです。

しかし、1990年代、特に1990年代終わり頃には、 事態が大きく変わりました。というのも、急速な経済 発展があり、人々がお金持ちになったからです。物質 主義が急激に拡大し、特に若い人々は「何を手に入 れるのが一番いいのか、何で自分は幸せになれるの か と考え、彼らの考え方はしばしば自己中心的なも のとなりました。これが、三つ目の段階です。

四つ目の段階が訪れたのは、今世紀の始まりだ ったと思います。多くの若者が原点に戻ったのです。 彼らは「私たちはたくさんの物を手にした。私たちは 物質的にはとても豊かだ。しかし精神的には貧しい。 あまり幸せではない」というふうに思ったのです。多 くの人は「豊かになったのに、なぜ自分たちは不幸 せだと感じるのか」という疑問を持ちました。このよ うにして、再び人生で最も大切なのは何か、という 疑問が話し合われるようになったのです。

私はある現象に気付きました。それは、人々が豊 かになると、食べ物や衣服の心配をしなくなり、心の こと、精神的な生活のことを考えるのに十分なゆとり ができるというものです。そして、どの宗教であっても、 その宗教としての役目を果たすことができるのは、こ のゆとりの部分に対してなのだと私は思います。

以下は、上に述べた私の論文の一部です。

改革と開放の過去20年間を振り返ると、中国の 一般人のほとんどが、概して精神的な変化を経て 来たということができ、その変化は次の四つの段階 に分けることができます。

#### 1. 1970年代終わり~80年代初め

機に直面した。国内全土で「なぜ人生の進路が 益々狭くなっていくのか」という疑問について議 論され、それは、失望感と混乱、および人生の意 義の探求が若者たちの間で広まっていることを 反映していた。

### 2. 1980年代中頃~80年代終わり

過去の批判を伴う反省の時期が始まった。真 実、善、美の理想の探求が新たに始められた。 少数ではあるが、神聖さを蘇らせ、より崇高な精 神を求めようとする人々も現れた。

#### 3. 1990年代

市場経済開放の波によって、「金銭にすべて の注目を向ける という新しい傾向が生まれた。 多くの人が経済的により豊かになるが、精神的 には貧しかった。

### 4. 世紀末

自己中心の時期。ほとんどの人々、特に一人 っ子として生まれた若い世代は、概して自分たち のこと、つまり自分の気持ち、自分に必要なもの、 自分の利得にしか関心がなかった。彼らの人生に おける目標がより実利的で世俗的なものとなった。 特に若い人の間の新しい価値観では、できるだけ たくさん稼ぎ、できるだけ人生を楽しみ、最新の流 行を追い、自分の求めるものを満たすことが重視 されるようになった。

ありがとうございました。

【司会】 よろしいでしょうか。

【セット】 一言申し上げたく思います。議長。言 わせてください。

#### 【司会】 どうぞ。

【セット】 ありがとうございます。宗教および宗教 と政治の関係についての様々な見解を大変興味 元来の理想に失望し、信念、自信、信頼の危 深く拝聴しました。西洋の宣教師の概念について、 多宗教間の関係に関する提案について、また中国 での状況についても大変興味深く伺いました。そ こで、この西洋の宣教師とキリスト教という問題に



ついて、私の見解をいくつか述べさせていただき たいと思います。

キリスト教をはじめとする世界の偉大な宗教す べての発祥の地がアジアであることを、私たちはし ストがアジア人であったことを忘れないでください。 イエスはフランス語を話していたのではなく、アラム 語を話していました。私の隣りに座っているコヘン 教授に聞けば分かりますが、アラム語は今日のイス ラエルやパレスチナを起源とするセム系の言語で お話しがありました。共通のアジアの郷を最初に形 す。同様に、ヒンドゥー教、仏教、ジャイナ教、インド 大陸のシーク教の伝統、中国文明の儒教/道教、 そしてもちろん、この国には神道の伝統があります。 これらはすべてアジアで生まれました。最初のキリ スト教徒はアジア人だったのです。宣教師がヨーロ ッパに行く遥か昔に、使徒聖トマスはインド南部の ケララ州に来ました。ケララのシリア系キリスト教徒 の起源は使徒聖トマスに遡ります。非常に福音主 義的な伝道の本拠地であるノルウェーにキリスト教 がやって来たのは、インドにキリスト教が到来してか ら1,000年後だったということを忘れないでくださ い。ですから、基本的に多神教だったヨーロッパに キリスト教が来たのはずっと後です。よく発達した 宗教がヨーロッパにはありませんでした。

アメリカがキリスト教になったのは、白人がその 土地に移住したからです。原住民であるインディア ンの宗教は非常にアジア的でした。19世紀のこと ですが、土地の売却を迫られた酋長シアトルの演 説を読むと、その内容は非常にアジア的です。ヒン ズー教的であり、仏教的であり、神道的です。「地がたのでしょう。 私の母であり、川が私の兄弟で、鹿と鳥たちが私 の母と父であるのに、その土地を売ることなどでき るはずがないしと彼は言いました。ですから、キリ スト教がアメリカに行ったのは、非常に異なる理由 からでした。

以上を申し上げた上で、世界三大宗教である仏 教、キリスト教、イスラームのうち最も古いのは仏教

であることも言わせてください。仏教は2,500年前 からあり、高教授が言われたように、今は中国の宗 教として認められています。その理由は、中国の駐 米大使であった胡適氏が1945年に語ったように、 ばしば忘れていると思います。どうか、イエス・キリ 「インドはその国境を越えて兵士を1人として送り込 むことなく、中国を征服し20世紀に渡って支配した」 からです。ですから、中国人は仏教が中国の宗教 だと今は思っています。

> 今朝、共通のアジアの郷、アジアの家に関する 作ったのは、キリスト教やイスラームよりも前に存在 した仏教だったのです。マレーシアから来られてい る教授は、偉大なアラブの旅人アルベルニとイブン バトゥータについて話されました。それ以前(にイン ドを訪れたの)は、高教授、貴方の国からの玄奘 三蔵で、その前は法顕でした。

> 4世紀から7世紀にこれら偉大な中国の旅人と巡 礼者が私の国に来て、偉大なサンスクリットと仏教 の話や経典を翻訳し、中国に持ち帰りました。日本 からも次々とやって来る人たちがいました。12世紀 に四国の香川から弘法大師が来ました。そして、イ ンドの巡礼者や中国の学者たちに出会いました。

> 先ほども言ったように、バトゥータとアルベルニが 今日の中東からインドへやって来たのです。ですか ら、アフガニスタンとその向こうから日本までの地域 の間で、アジア意識が過去2,000年にわたり創り上 げられてきたのです。共通のアジアの郷という考え 方に関して岡倉天心の名前が出ていましたが、彼 はおそらくこのアジア意識を信じていた人物であっ

> ラビンドラナス・タゴールは、中国、日本などアジ ア各国をはじめとする世界の国々を訪れ、彼もま たこの人類の普遍性、私たち皆に共通する基本的 人間性を見出しました。この共通のアジアの郷とい う概念は、不可能なものではなく、すべてのアジア 人がそれに到達しようという大志を抱くことのでき るものだと私は思います。

シャストリ教授が言われた多宗教間の関係につか。状況は非常に混乱しています。仏教の教えを いてですが、シャストリ教授の国と同様、私たちも日 常的に多宗教間対話を行っています。というのも、 インドには世界の宗教のほとんどが存在するからで す。今日のインドは三人の人間によって統治されて います。彼らはインドで最も権力のある三名です。ア ブデュル・カラム大統領は、かつてはカーストの低い ヒンズー教徒でしたが、今はイスラームに改宗してい ます。大統領は一番低いカーストに属し、しかもムス リムであるので、二重の意味で少数派の人間です。 ただし、ムスリムは少数派ですが、インドにはムスリム が1億4,000万人いるので、大きな少数派です。

首相はシーク教徒です。シーク教徒の人々はター バンを巻いて髭を伸ばしています。この宗教は、ヒ ンズー教と仏教の伝統がイスラームと合わさってでき た宗教です。総人口が11億人あるインドで、シーク 教徒の数は2.500万人です。ですから、それはどう いうことですか。2%ですか。それが現首相です。

そして、マンモハン・シン首相が属すインドの連立 政権の主導者は誰でしょうか。ソニア・ガンジーとい う名の女性です。ソニア・ガンジーとは誰でしょう。 彼女はイタリア生まれで、またしても人口の約2%に あたる2.500万人いるキリスト教徒出身のカトリック です。このイタリア生まれのカトリック教徒の彼女が、 私たちの国の最大権力者です。

ですから、インドでは日常的に多宗教間対話が 行われています。マレーシアのような国でもそうで あるように、私たちの国では国の統治の過程全体 が多宗教間対話に関連しているのです。私たちの 国は国連のミニチュアのようなものです。インドの紙 幣には17の言語が書かれています。中国で6つの 言語が書かれてあるのを見たことがあります。私た ちの国では、すべての紙幣に17の言語です。です からインドは小さな国連なのです。

では、私たちが今日直面している問題に戻りま す。インド人としてのアイデンティティとは実際何なの か。私たちのナショナル・アイデンティティとは何なのい。そういう価値を提供するものとして、宗教の役

紐解いてみると、今日の私たちに向かって説いて いることは非常に近代的なものです。それは何で しょうか。紛争は決して進歩や幸福をもたらさない、 ということです。個々の人間は、自らの運命に責任 を持たなければなりません。

仏教はとても平等主義で、すべての男性も女性 も精神的な達成に到達する能力があり、儒教とは 異なり、すべての男性も女性も平等に尊重に値す るのです。これは、ヒンズー/仏教の伝統を持つ仏 教の教義であり、中央アジアから東南アジア、中国、 日本に至る地域で普遍的に人々の心に訴えている もので、非常に近代的なメッセージを持ち、広範囲 に文化的、文明的影響を及ぼす教えなのです。あ りがとうございました。

【司会】 ありがとうございます。今のご意見につい て、何かございますでしょうか。それでは、市川先 生のほうからご質問をどうぞ。

【市川】 市川と申します。今日、午後のセッションは 「宗教の役割」という言葉がありました。その点で、す でに前のかたもご質問されていて、多少重複するか もしれませんが、お二人に質問したいと思います。

宗教の役割と考えたときに、一つは個人の幸福 であるとか、個人の精神的な悩みを解決するとか、 一人一人の個人の内面にかかわる問題。最近、ヨ ーロッパではprivatization of religionという言い 方をします。個人化とか、私事化という傾向です。 こういう役割を持っていると思います。

もう一つは、もっと昔からあるものですが、いわ ゆる社会的使命であるとか、人間が生きるうえでの、 命懸けで勝ち取るべき使命というもの。例えば、正 義のために命を懸けるとか、あるいは自由のために 死ぬという、献身とか犠牲。自分自身の問題とい うよりは、人類全体とか、普遍的価値のための闘

割があると思います。

その二つの問題ですが、今日、高先生のお話を 聞いていて、最近の中国の人たちの関心は、宗教 の個人化、あるいはprivatizationの問題と考える ことができるのではないかという気がしました。そ の問題から考えて、逆に、最近の民族主義も宗教 の一つと考えた場合に、例えば日本の侵略に対し て、宗教的ではないけれども、ある種のナショナリ ズムを高揚させるような運動が今起こっているわけ ですが、こういうものがナショナル・アイデンティティの 形成にいまだに寄与しているのだろうか。あるいは、 それは単なる一時的な現象なのか。このことをご 質問したいと思います。

徐先生には、韓国におけるキリスト教の役割が、 民族主義と結びついたというお話でしたが、その場 合のキリスト教とは何を指すのか。キリスト教の信 仰、つまり、それは恐らく自由のために命を懸ける。 自分の個人の幸福とかではなくて、キリスト教がず っと説いてきた問題として、自由のための献身があ ったと思います。それは、愛であるとか、正義であ るとかいうもの以上に重要だったと思うのです。そ れが第二次大戦後、あるいは反共イデオロギーの 中で、最近、個人の幸福のほうに、キリスト教信仰 が移っているという印象も受けるのです。今、ご提 案された新民族主義という理念の中で、キリスト教 の信仰のどういう側面が今後、重視されるべきで あるか。そのことをお伺いしたいのです。

の役割、キリスト教の役割が二つあるということでとしてあると思います。 すがそのとおりだと思います。先生のおっしゃる二 つの宗教の役割を、個人の幸福を1番、社会的使 命を2番と区分すると、初期の韓国キリスト教の歴 史では、2番がもっとも強かったと思うのです。そし て、朝鮮戦争以後、60~70年代を経て、クリスチャ ンが本当に多数派の宗教になった、今の韓国の信 仰的状態では1番が強くなっているはずです。個人

化の内面的なキリスト教、それから個人の精神的 な安定プラス祈福的、祝福的なものを期待する、 個人の信仰が中心になったのです。

でも、韓国のキリスト教の歴史の中では、少数者 ですが、やはりキリスト教は民族の共同体の中で、 こういう役割を担わなければならないという関心に ついて、神学的な中心を置いていた人々もいたと 思います。それから、韓国では社会的な問題、民 族的な問題、イデオロギー的な問題が、その中にま だ多くあります。例えば統一の問題は、今でも民族 的な大きな課題だと思います。

ですから、歴史神学者とか、現代の進歩的なキ リスト者の中には、韓国教会が、先生の区分では2 番の使命、社会的な使命をもっと強く担わなければ ならないという希望が強く広がっています。そういう 問題が、今日の私の発表の中にあると思います。

【司会】 市川先生、高先生に対するご質問です が、ちょっと聞きとりにくかったということで、もう1度、 ご質問をしていただけますか。

【市川】 午前中の松本先生のお話の中で、日本は 太平洋戦争時代の過ちについて、きちんと反省す べきであると。それが、東アジア共同体を考えるうえ での、まず前提ではないかというお話がありました。

それを受けた質問でもあるのですが、宗教では なくて、民族主義も宗教と考えた場合、これは一つ の方向づけを持っていると思います。人々の生き 【徐】 ありがとうございます。 先生の質問は、宗教 方であるとか、 考え方に強いインパクトを与えるもの

> 今日、お話しにはなりませんでしたが、ちょうど韓 国が日本の侵略によって苦しみを受けたのと同じよ うに、中国の人も、戦争によって日本から相当の苦 しみを受けたことは記憶に残っていると思います。 それが今も中国のナショナル・アイデンティティを維持 するような民族主義として働いているのかどうか。

【高】 この質問は私の論文の範囲を超えているか もしれません。でも、とにかく、ナショナリズムという ものは、過激に実施されると新たな宗教と化しま す。もちろん今日の中国では、多くの人が日本と日 本人に対して傲慢な態度を取っています。個人的 【ワディ】 私はこれがコメントなのか質問なのか分 には、この気持ちを理解することはできますが、そ の考え方や行動には賛同していません。

歴史は歴史であり、変えることができないものだ と思います。しかし、重要なのは歴史から私たちが 教訓を学び取ることです。そしてその次に、私たち が友好関係を維持するべきだということです。私た ちは過去を忘れてはなりませんが、同時に、他国と の平和を維持しなければなりません。これは、単 に過去を忘れないようにすること以上に重要です。 もこのような考え方を持てば、世界の平和に私た ちが貢献することができるはずです。

この質問をどなたかがされるかもしれないと思 い、私は、上海で非常に重要な新聞である「文学 報」を持って来ました。この中に「靖国神社以外に も中国人は日本のことをもっと知る必要がある」、 「日本人に比べ、中国人は日本のこと、特に日本の 文化のことをあまり知らない |ということを書いた記 事があります。ですからこれがもう一つの意見です。 このような意見にも私たちはもっと着目すべきです。

このように一般とは異なる意見を新聞に掲載す ることが許されたのは、これが初めてです。大学で は多くの学生が一つの意見です。過去を忘れない こと、そして日本人から受けた苦しみを忘れないこ とです。しかし彼らは物事の一面しか考えていませ ん。そして、知識人や学者の中にもこれと同じ考え 方の人たちがいます。異なる意見を持っているの はほんの少数の人々ですが、これらの意見も表に 出されるべきであり、そのような意見が表に出ると いう新しい現象が、私たちの国で起きつつあると 私は思っています。ありがとうございました。

【司会】 予定していた時間が過ぎましたが、もうお 1人、ぜひともお話ししたいというかたがおられまし たら。おられませんか。はい、どうぞ。

かりませんが、インドから来られたセット教授が提示 された点に付け加えたいと思います。私は教授が 提示された疑問は、ある種、反語的な質問だと思 います。なぜアジアなのか。このアジアがキリスト教、 イスラームなどの発生の地であるにもかかわらず、 キリスト教やイスラームに改宗する人の数が増加す ると、なぜ私たちは驚くのでしょうか。そのことに私 たちはなぜ大きく驚くのでしょうか。

ヨーロッパ、または西洋では、宗教に対する評価 これが私の個人的な意見です。もちろん、多くの人が下がり始めているのが見受けられます。例えば、 閉鎖する教会も出て来ていますし、神学校に通う 生徒もほんの僅かです。つまり、宗教に対する関 心が高まるのは、中国などについて言われたよう に、単にアジアの人々が精神的な空虚感を埋めた がっているというだけが理由なのでしょうか。

> それとも、西洋で宗教の評価が低下し始めてい る20世紀から21世紀に、彼らがそれを今度はここア ジアに持って来ようとしているという、外的な要素に 原因があるのかもしれません。そして、西洋で経験 したような教会の影響力の低下などは、アジアでは 起きていません。とにかく、これがコメントなのか質 問なのか分かりませんが、ふと思ったことです。

【司会】 ありがとうございました。いろいろなご意 見を出していただきました。中国と韓国の状況につ いて、かなり多くのことを学ぶことができました。ま た、必ずしもテーマに沿った内容ではなかったかも しれませんが、かなり深いところまで、知ることがで きたように思います。改めて、お二人のパネリストの かたと、それからコメンテーターのかたに感謝をした いと思います。どうもありがとうございました(拍手)。

# 国際ワークショップ 第3セッション

# 東南アジアにおけるナショナル・アイデンティティの 危機と宗教の役割

司会 / 中田 考(同志社大学大学院神学研究科教授)

■発表 「マレーシアにおけるグローバリゼーションと宗教復興」ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ(マレーシア教会協議会)

「イスラーム復興とヒズブ・タハリール・インドネシアの政治運動

―近代化とグローバリゼーションに対する挑戦」

**ムハンマド・イスマイル・ユサント**(ヒズブ・タハリール・インドネシア)

「フィリピンのイスラーム、近代化およびグローバリゼーションに

ついての一試論」

ジュルキプリ・ミルホン・ワディ(フィリピン大学)

- コメンテーター / 劉 義章 (香港中文大学) 山本博之 (国立民族学博物館地域研究企画交流センター助教授)
- ■ディスカッション

# マレーシアにおける グローバリゼーションと宗教復興

マレーシア教会協議会

ヘルメン・プリヤラジュ・シャストリ

Hermen Priyaraj Shastri

最初に「東アジアにおける近代化とナショナル・アイデンティティ:グローバリゼーションと宗教復興」をテーマとする重要でタイムリーなワークショップに私をお招きくださり参加させてくださった、同志社大学の一神教学際研究センター(CISMOR)の森孝一教授に感謝したいと思います。私はこのワークショップにおける討議が、アジア諸国に影響を与えている問題ならびにグローバル化が進む世界における急速な変化に宗教コミュニティがどのように対応しているかについての非常に重要な洞察を与えてくれるものと確信しています。

世界の国々を束ねて一つの相互依存する統一体にしようとしている政治的、経済的、技術的、社会的な力がグローバリゼーションと呼ばれています。

世界をこのように東ねようとする流れは冷戦時代には国際主義という名目の下に見られるようになっていましたが、グローバリゼーションが新しい世界秩序の支配的特徴となったのは共産主義支配が終焉した1990年代の間だけでした。基本的にはグローバリゼーションは「民族国家とコミュニティの役割が大きく変化する結果としての相互依存という複雑なシステムのなかで、全ての国家と社会ならびに社会生活や文化生活の伝統様式を巻き込んで国境を越えた相互作用が増大し強化されること」と定義することができます(Kenrad Raiser "For a Culture of Life," Geneva: WCC Publications P.3)。

グローバリゼーションがユビキタス的にあらゆる民族にまで及ぶことを示す表現として $global\ cultural\ bazaar$ (グローバルな文化バザール)、global

global financial network(グローバルな金融ネッ トワーク)、global workplace(グローバルな職場) などのキャプションが使われてきました。例えば、グ ローバルな文化バザールとは世界各地における文 化的価値と成果の均一化という考え方を促進する ものです。それは何十億という人たちに影響を及ぼ し、人々の目標を形成し、人々のアイデンティティ、価 値観、生活様式を均質化し、物質的欲求を絶え間 なく刺激して、主に消費者文化へと駆り立てるもの です。国家間で商品やサービスを売買するというグ ローバルな貿易が先例のないほど増加することによ り、グローバルなスーパーマーケットが生まれました。 メディアが西側資本主義偏重の考え方をプロモート する少数のグローバルな大手メディアによってコント ロールされる強力な手段となってきているなか、グロ ーバルな文化バザールとショッピングモールは宣伝 媒体を通して相交わっています。グローバルな金融 市場もまた、手っ取り早く利益が得られる新しい機 会を創出しています。国境を越えた金融、通商、投 資に推進され、国境を超越して構成部品生産センタ ーを設立することにより、多国籍企業は短期間のう ちに何十億ドルもの巨額の金を手にすることができ ます。雇用の移動性が増すことによってグローバル な職場が生まれ、その結果として労働力の国際的 な移動は増えています。国境を越える資金の流れ を国がコントロールすることが排除されたこととコンピ ュータ革命に助けられ後押しされたグローバリゼー ションのせいで、短期資本が電光石火の速さで市

場に出入りするようになりました。この資本は巨額で あると同時に消えていくのも速く、それに対応するメ カニズムを持たない国家経済を大混乱に陥れる力 があります。こうしたこと全てから、グローバリゼーシ ョンが近代生活を形成するあらゆるものを巻き込み、 あらゆる所に浸透する現実のものとなってきたことが わかります。グローバリゼーションは現代では人々と 国家の統合的生活の唯一の社会的現実であり、人 間の発達を理解するという点からみると、あまりにも 影響力があり、矛盾に満ちているので、誰もがグロ ーバリゼーションの機会と危険の両方を甘受せざる を得ないのが現実です。

グローバリゼーションが宗教や宗教コミュニティに 与える影響については学界で熱心に議論されてい ます。宗教は敗退しつつあり、前近代社会の遺物 として、世俗化のテーマのなかでのみ生き残るので しょうか。宗教コミュニティはグローバリゼーションに よる均質化の動向に耐えることができるのでしょう か。宗教コミュニティが育んできた精神的伝統はや がて、その活力と生命力を失っていくのでしょうか。 新しい宗教的動きは、グローバリゼーションの負の 影響を阻止できるような精神的意味を見出したい という現われなのでしょうか。

グローバリゼーションが物質主義的生活観に基づ く「ユニバーサリズム |を強要するなかでの宗教の再 生や復興は、競争を志向する精神や世界観が渦巻 く市場のなかでグローバリゼーションは人々が自分 の宗教的アイデンティティを改めて主張することに貢 献してきたという証拠でもあります。南から北へ、北 から南へ人と宗教的アイデンティティが移動し、宗教 的原理主義が「高まり」を見せ、宗教に名を借りた 暴力が増加し、新しい宗教運動が急増しています が、これら全てがグローバルな現実としての宗教的 多数主義を新たに意識することに貢献してきました。

長期的には宗教は、地球上で生きることの真の 目的を問い直す道徳的価値観と精神的価値観を 踏まえ、倫理的に責任を持ってグローバリゼーショ

ンに対応することによってはじめてグローバリゼー ションの挑戦に立ち向かうことはでき、人々と地球 の貪欲さ、暴力、搾取に基づかない思慮深い世界 観を提示することができます。個人とコミュニティの 意識内にこれまでのものに替わる宗教的価値観や 倫理的価値観が内在していることが、現代の新し い宗教運動を推進しているように思われます。

宗教は2段階で、グローバリゼーションの負の面 を阻止し、有効な役割を果たすことができます。一 つは、グローバリゼーションによって促進される負の 価値観に対して弾力性のある精神力を持つ地域の 宗教コミュニティを育てることです。こうしたコミュニ ティは人間の尊厳、正義と平和のために努力する 必要性、神の土地を守る責任を重視する「神の倫 理」を奨励するはずです。

真に神を意識する社会では、市民という重要な セグメントは不正や不道徳に立ち向かい、自由と平 等を支持し、個人とコミュニティとの間、そしてコミ ュニティと環境との間の調和と均衡を保ちます。市 民は地上における神の代理人としての立場を十分 に意識し理解しているが故にこうしたことを行なう のです。そのため、神を意識する個人とは、神を深 く愛することによってうそ偽りのない正義と思いや りの気持ちから、同胞である人間と創造された世 界全体を理解するだけでなく、それらに対する自ら の責任を果たそうとする人です。このような個人と 社会がグローバリゼーションの悪影響を真に防ぐ手 段となるのです。

さらにもう一つの段階として、宗教がグローバリ ゼーションを「教化する」というグローバルな努力が 必要です。例えば、サミュエル・ハンチントンの言う 「文明の衝突」にはっきりと立ち向かうため国際宗 教議会に関係する宗教指導者たちは、万人のため の正義と平和に基づく世界を構想するなかで世界 の宗教の助けを求めるように国連に影響力を及ぼ すことができました。国連は2001年を「文明間の対 話 |年とするという思い切った措置を講じました。

この動きにより、グローバリゼーションの課題のいく つかに対する宗教的対応として宗教間の対話努力 や社会行動が改めて重要視されるようになりまし た。こうした「連帯のグローバリゼーション」は、テロ 行為や世界の飢餓を阻止し、世界の平和を促す グローバルで有効な動きとなって現れています。

「暴力克服のためのエキュメニカルな10年(2001 年~2010年) |を宣言する決定を下した世界教会協 議会も同じ精神を抱いており、暴力の単なる傍観者 から世界における平和と和解に努力する積極的な 仲介者となるために世界各地の地域の教会コミュ ニティや他の宗派と協力していこうとしています。

暴力克服に向かおうとするこうした変革を成し遂 げることができる仲介者となれるのは誰なのか。世 界の全ての宗教が中心的役割を果たすべきであ り、また果たすことができます。世界の平和と正義 を達成するための宗教間対話は、社会間の紛争 や宗教間の紛争を解決し、一変させる道を開きま す。異なる宗教を信じる人たちが互いに排他的に なるのではなく、万いを豊かにし、万いに敬意を表 すべき存在として、互いの違いを受け入れ、尊重 し、肯定する能力を高めることが大切です。

異なる宗教の共存と宗教間の対話はアジアで は何も新しいことではなく、特にマレーシアでは新 しいことではありません。長い間、平和な時も戦争 中も宗教は相互作用を繰り返してきましたし、複数 の宗教コミュニティの長年にわたる共存は複数主 義の枠内で国民性を形成するのに役立ってきまし た。マレーシアの例を見てみましょう。異なる民族 集団や宗教集団の平和な共存は、他の国々が模 倣する価値のある例となるのでしょうか。

マレーシアの場合、宗教、民族性、伝統文化は 社会的アイデンティティの目印です。有望な観光地 としてマレーシアをプロモートするために使用される キャッチフレーズは「マレーシア:真の意味のアジア ですが、これには幾分の真実がないわけではあり ません。マレー人、中国人、インド人そして先住民 族のコミュニティは、それぞれが所属する民族集団 と宗教を基盤とした社会的アイデンティティと政治的 忠誠心を持っています。マレーシア政府は1957年 の独立以来、いくつかの政党から成る連立政権で あり、それぞれの政党に民族的基盤があり、各自 の民族の有権者に支持を求めます。

マレーシアでは民族性と宗教が結びついている ため、政治的にもムスリム領域と非ムスリム領域の 宗教勢力圏に二分されており、ムスリムが60%、非 ムスリムが40%となっています。 前者は主にマレー 人の勢力範囲です。全てのマレー人は憲法条項で 明確に定められているとおり、生まれながらのムスリ ムであり、国内の特権を享受できる存在です。一方、 中国人、インド人、先住民族のコミュニティでは、民 族的アイデンティティと所属宗教集団との関係はそれ ほど堅固ではなく、非マレー民族集団間では仏教、 キリスト教、ヒンドゥー教、シーク教、道教、バハーイ ー教などの宗教の枠を超えて流動性があります。非 ムスリムの社会では、民族性と宗教との関係が比較 的緩やかであるにもかかわらず、非マレー人としての 明白な連帯感があり、マレーシア国内における重要 な少数派として協力し合い、ムスリムが多数を占め るマレー人主導の政府に相対しています。

マレーシアでの全ての主要な宗教コミュニティ内 における宗教の復興には明らかに共通する特徴が 二つあります。各宗教コミュニティは複数信仰の状 況のなかで自分たちの利益を守ろうとしています。 その一方で、宗教間の連帯のネットワークが生まれ つつあります。権力の乱用、上層部の汚職、若者 に影響を与える生活様式の欧米化により、社会に おける宗教の役割を守り、強化するためにこうした 課題に共同で対応しようという呼びかけがあること が明白です。政府と市民社会の両方が宗教間の 対話と社会的行動を促し、維持しています。

時間の関係で、マレーシアにおける宗教の復興 についてのみ、即ち、宗教間の対話の観点からの み考察したいと思います。

最初に復興の状況について少しお話します。 1957年に独立を成し遂げた時、マレーシアはイス ラームがその後も依然としてマレーシア連邦の公式 宗教となるという条項を含む一般憲法(マレーシア 連邦憲法の第3条)を採択しました。現在の学問的 言説では「公式」という言葉の意味が依然として討 議されています。また、マレーシアの憲法は第11条 で全ての市民に宗教の自由を保証しています。

1970年代から、開発と近代化がもたらした生活の急速な棲み分けを受けて、マレーシアのムスリムの生活におけるイスラームの価値観、イスラームの慣習、イスラーム制度、イスラーム法を建て直そうとする努力に対する関心が高くなりました。最初は過激派が扇動して変革を起こそうとしたのですが、たちまち多数の人が熱心に支持するようになり、或る点で政治的野望を見せ始めました。マレーシア国家はマレー人有権者の支持を確保するために、親イスラム政策を策定して信頼性を高める努力を始めました。そして、イスラーム復興の兆しが服装から食事規定、モスク建設、イスラーム銀行の設立に至るまであらゆる場所で見られるようになりました。

これに対して非ムスリムのコミュニティは、国民生 活のなかでイスラームの価値観と象徴が優勢を誇 っているのを見ながら、階級制の終結、自分たちの 全国的組織の急速な制度化、国家の問題に関す る意見を頻繁に発表することなどにより自分たちの 宗教コミュニティのための利点と弾力性を獲得しま した。 さらに非ムスリムの宗教コミュニティは1983年 にマレーシア仏教・キリスト教・ヒンドゥー教・シーク 教協議会を設立することにより、団結して強さを示 してきました。また、1985年に設立されたマレーシ アキリスト教連合は、主流の教会と福音派の教会 からカトリック教徒とプロテスタントを団結させまし た。ムスリムの団体やグループはこれまで、こうした 異なる宗教信者同士のイニシアチブに参加する必 要があるとは考えたことはありませんでしたが、今で は徐々に変化しており、特に2001年9月11日の例の

出来事以降は変化してきています。

政治と共同生活においてはマレー人と他の国民 との二分化は依然としてあるものの、どの宗教を信 じていようとマレーシア国民は日常的には日々の多 くの出会いのなかで互いに平和かつ愛想よく生活 し、交流し、関係をもっています。

現在のマレーシア首相は2003年に首相に就任しましたが、宗教における穏健な姿勢を通して平和な共存を促し、強化し、普遍的に受け入れられる宗教的価値観に基づく正義と平和のための協調行動の共通の基盤づくりを目指す政策を一貫して策定してきました。しかし、これはマレーシアにおけるムスリムコミュニティが開放的な立場を取り、マレーシア国民の間にある人種や宗教による違いを維持しようとする政治風土を排除してはじめて実現します。

市民社会や宗教に基づいた集団の最近の努力のなかで、「マレーシアの宗教を超えた委員会の設立に向けてのイニシアチブ」に関する国家会議が2005年2月24日~25日に開かれました。この会議では、政府に実行についての審査を求める法案が採択されました。しかし、マレーシア首相からの公式の対応はその法案を保留することでした。

宗教を超えた委員会は、宗教的な違いを政治 的な枠組に組み込むことを止めて、国内の平和、 調和、統一を促す融和的で諮問的なアプローチを 取り入れる機会をマレーシアに提供するものです。

或る意味で、グローバリゼーションの挑戦に対応するために、往々にして徳と善の表出を自分と同種の集団に限るという宗教の狭量かつ排他的な概念を捨てるべきです。さらに重要なことは、マレーシアの状況における場合と同様、宗教コミュニティは排他性を排し、より多元主義的な見解をもつようになるべきです。社会的現実そのものによって、私たちは排他的姿勢を排除し、私たちの宗教に対して普遍性を持って適応し、「相手の宗教」にもこれまで以上に配慮していかざるを得なくなっているように思われます。事実、あらゆる社会がゆっくりと、多く

の場合痛みを伴って、「一つの家族としての人類」 の意味を認識し始めていると人々は感じています。 恐らくこれは、私たちの共通の人間性を基盤とす る全人類のためのコミュニティ実現に向けて各国 が取らなければならない道です。多様性が尊ばれ、 人々の尊厳が認められ、万人のための正義が保証 され、暴力行為に取って替わる他のあらゆる手段 より平和が優先される世界を構想する道です。こ れはグローバリゼーションでは決して達成できない コミュニティです。

人間性という共通するものによって様々な宗教と人々が結びついたこのような全人類のためのコミュニティが実現したとき、私たちは世界教会協議会の「暴力克服の10年」が達成しようとしていること、即ち「社会のあらゆるレベルで統治の責任を担う人たちの模範となるような相互尊重と平和によるグローバルな文化を生み出す方法を求めて」の意味が理解できると思います。

### イスラーム復興とヒズブ・タハリール・インドネシアの政治運動 一近代化とグローバリゼーションに対する挑戦

ヒズブ・タハリール・インドネシア ムハンマド・イスマイル・ユサント Muhammad Ismail Yusanto

#### 帝国主義-核心的問題

自由化、近代化、グローバリゼーションは、外交的あるいは戦術的な言葉であり、それが意味するところはただ一つ、帝国主義である。帝国主義とは、権力・支配力・他国に対する願望を拡大したり押しつけたりすることによって、他国を搾取する政策、実践あるいは主張である。帝国主義あるいは植民地主義(isti' mariyah)は、地球規模で影響を及ぼそうとする資本主義的イデオロギー特有の手法であり、政治的、軍事的、経済的、文化的支配といった形で現れる。

19世紀から20世紀にかけて西欧列強によって 行なわれたイスラム世界の植民地化や占領は、露 骨な形の帝国主義であり、軍事的に支配した後に 天然資源の搾取が行われた<sup>(2)</sup>。第二次世界大戦 が終結した1945年に軍事帝国主義は終わりを迎 え、帝国主義そのものにもきっぱりと終止符が打た れるだろうとの期待があった。しかし、「近代化」と いう新たな言葉の下、帝国主義の策謀は一見する と素晴らしい様相を呈しているが欺瞞的な形で続 いており、旧宗主国の優勢な政治的・経済的圧力 が、旧植民地、主としてようやく独立を勝ち取った ように思われるイスラム諸国に加えられている。「開 発政策」<sup>(3)</sup>とも称される近代化は実際には、元臣 下であった国に対する支配力維持をもくろむ西欧 列強の一連の第二次世界大戦後政策である<sup>(4)</sup>。

植民地が独立を勝ち取るか独立を認められてからほぼ半世紀が経過した1980年代までに、「第三世界」の大半の国は近代化によって生活の質を向

上させることはできなかった。貧困、低開発、先進諸国による天然資源の搾取は明白であり歴然としている。現在、先進工業国は、その人口が世界人口に占める割合はわずか26%であるにもかかわらず、総生産力の実に78%を意のままにしており、国際貿易の81%以上、肥料生産の70%以上、武器弾薬の87%以上を支配している。その一方で、世界人口の残り74%を占めるアジア、アフリカ、南アメリカは世界の総生産力の5分の1に甘んじなければならないのが現状である (5)。

これらの疑いようのない現実に直面しても、帝国主義諸国はこれまで続けてきたやり方を中止しようともせず、休止することさえない。それどころか、搾取的なやり方を続け、世界を支配している。それは、貪欲さに基づく資本主義イデオロギーの当然の傾向である。さらに1980年代中頃、これら帝国主義諸国は「グローバリゼーション」という名の新たなイニシアチブを開始した。グローバリゼーションの狙いは、政治上、経済上の覇権を維持することであった。

グローバリゼーションのイニシアチブは、民営化 や経済政策への国家の非介入、「自由市場」への 絶対的依存に重点を置くものであり、レーガン大統 領政権下の米国とサッチャー首相政権下の英国に おいてそれぞれ、ネオリベラリズムの到来に伴って 出現した。それ以後、グローバリゼーションは、WTOやIMF、世界銀行などの国際機関を通して 第三世界諸国に押しつけられてきた <sup>6</sup>。

グローバリゼーションは繁栄の拡大を目指しているのか。 その答はやりきれない気持ちをこめての

「イエス」である。グローバリゼーションは確かに西欧諸国にとっては繁栄を意味しており、事実、かつてない水準にまでグローバル化は進んだ。その一方で、第三世界諸国は、依然として貧困ライン以下の生活をしている。1999年の国連開発計画(UNDP)の報告によれば、世界の人口の5分の1が86%の物とサービスを消費し、その一方で、残りの人々、世界の貧困層を形成する人々の消費は1%にも満たなかった(7。

従って、近代化もグローバリゼーションも空虚なスローガンであって、より良い世界に向けて積極的に貢献することはなく、とりわけイスラーム世界においては、生活水準を下落させる傾向がある。さらに、対抗者のない支配力を世界各地で行使するなかで、帝国主義諸国は常に恩恵を施す側である。この事実は、冷戦の終結時(即ち、ソビエト連邦の崩壊時)により鮮明に示され、米国は対抗者のない唯一の超大国として台頭した。さらに、9・11の悲劇以後、イラク戦争やアフガニスタン戦争、米国愛国者法などアメリカ主導の反テロ政策の一方的な実施に見られるように、最近ではアメリカの優位が明白となってきた。

要するに、近代化とグローバリゼーション、そして最近の反テロ戦争(つまり、テロに対する地球規模の戦争)が融合して、一つの政策となってきた。即ち、西欧資本主義諸国の帝国主義政策を、他の国々、特にイスラーム世界の国々に押しつける政策である。

#### 帝国主義とアイデンティティーの問題

西欧帝国主義はその手段や形態がどのようなものであろうとも、人類史上見過ごすことができない多大な苦難をもたらしてきた(%。天然資源の搾取、そして2003年3月の米国による侵攻で始まったイラク戦争の人道的危機は(%、そのうちの2例にすぎない。

その上、帝国主義は、世界の様々な共同体において、アイデンティティーの重大な危機を引き起こした (10。 例えば、イスラーム共同体におけるアイデンティティーの危機を示す典型的なものが世俗化であ

る。帝国主義の一般的な特徴である政治支配、軍事支配、経済支配に加え、世俗化はイスラーム共同体(ウンマ)がイスラームの価値観から分離することを推進してきた。世俗化したウンマは、資本主義、政治的日和見主義、物質主義的教育、西欧の非道徳的で快楽主義的な文化、諸派が融合した似非宗教などを是認する社会環境の中で生きていくしかない。このようなよそ者社会の特徴が、西欧イデオロギーによるウンマ支配をもたらしたのである(11)。

さらにまた、西欧主導の世俗主義はムスリムの思考方法にまで浸透し始めた。ウンマは、宗教多数主義、民主主義、自由市場、人権、宗教間対話、フェミニズムといった世俗的思想を強引に推し進める対象となってきた (12。ムスリムがこのような思想を受け入れて支持すれば、抵抗なしに西欧文化の蔓延がさらに進むであろう。

それゆえ、世俗主義を伴う帝国主義は、ウンマに 対し、不自然なアイデンティティ、即ち、イスラームに 無縁の価値観、規範、規則から生まれるアイデンテ ィティーを持つことを強いている。世俗主義によって もたらされる社会とイスラームの価値観とは完全に分 離しているため、危機はさらに高まっている。さらに、 イスラームの教義はありとあらゆる面でその教義に則 った生き方をすることを要求しているが、世俗化した システムの下では、ムスリムはイスラムの教義を見失 ってしまう。世俗的精神のせいで、イスラームの教義 は現実の中では生かされず、人々の心の中や、婚 礼・誕生・死・儀式・宗教的祝日といった折々の個 人的な時間のなかでのみ見られるようになる。イス ラームの教義がこのように時と場所を選んでごく個 人的な形となって現れることは腐敗したごまかしの 体制であることは明らかであり、人間に関する事柄 を規制する完全で包括的なシステムとしてアッラーに よって啓示されたイスラームのあるべき地位と機能を 奪い去るものである。世俗化が完了した時点で、イ スラーム共同体がアイデンティティーを集団で喪失して いるかアイデンティティーを(世俗や資本主義のような)



イスラーム以外の価値観へと変質させていることは 避けられない。その結果、クルアーンに示された通 りのイスラームを厳守することから生れるイスラーム共 同体の栄誉は次第に低下していくだろう。

リゼーションの結果としてウンマを悩ますアイデンテ ィティ危機は、民族国家という意味でのアイデンティ ティの危機でないことは明らかである。むしろ、その 危機は、民族国家ではなく、一つの統一体であり 分割不可能であるウンマとしてのムスリムのアイデン ティティをめぐる危機なのである(13)。

規範的で歴史的な観点から考察すると、イスラ ームで言うところのウンマとは、イスラームの価値観 (ageedahとshari'ah=教義と戒律)で結びつけら れた単一のウンマである。世界各地のムスリムは、 50を超える民族国家に散らばっているのではなく、 キラファ・イスラミアの一元的統治の下で生きてい くことになっている。イスラームで言うところのウンマ は、国家主義や愛国心に傾倒して(部族や民族と いった)浅薄で狭い別々のアイデンティティを持つこ とを禁じられている。そのため、ヒズブ・タハリール は国家主義や愛国主義を規範的理由と経験的理 由から拒絶しているのである(14)。

このような考え方から出発しているヒズブ・タハ リールは、近代化という現代の着実な流れを目にし て「その土地の知恵」(kearifan local)という言い 回しを引き合いに出すインドネシア・イスラーム共同 体の一部の分子による誤った反応についても批判 している。この言い回しは狭く、曖昧で、運命論的 姿勢やある種の無気力である以外に何の意味もな いい。そうではなくて、イスラーム共同体はアイデン ティティーの危機に、断固とした明確で聡明な対応 をもって取り組まなければならない。

### 近代化とグローバリゼーションに関するヒズ ブ・タハリールの見解

ヒズブ・タハリールは、アッラーの意にかなうよう

にと、1953年にシェイフ・タキュディーン・アン・ナバ ーニ(1908~1977年)によってアル・クッズ(エルサ レム)に設立された。ナバーニは、信心深い高潔な 人物、思想家にして著述家、政治家にして政略家、 ヒズブ・タハリールにとって、近代化やグローバ アル・クッズのシャリア控訴法廷の裁判官であった (16)。ナバーニとその次の指導者のもと、ヒズブ・タハ リールは、五大陸の40もの国々、数百万ものメンバ ーや支持者への影響力拡大に努めてきた。1980 年、ヒズブ・タハリールはインドネシアにまで勢力を のばし、ジャカルタの国際イベント「イスラーム・カリ フ会議 |を後援することによって2000年には公に 知られる存在となり、「ヒズブ・タハリール・インドネシ アと名乗った。

> では、ヒズブ・タハリール・インドネシア(HTI)は 近代化の、特に何を批判しているのだろうか。HTI は、近代化が、西欧のパラダイムを用いて伝統社会 を近代社会に変えようとする手の込んだソーシャル エンジニアリング(人を騙して必要な情報を手に入 れるもの)だということに反発しているのである (17。 社会科学者たちは、近代化とは単なる探究心の表 明だと言っているが、啓蒙された精神を持つ者で あれば誰でも、近代化とは本質的に世俗化の過程 であることに気づく(18)。

> 西欧ルネサンスの到来をかき立てたのは、世俗 主義的信条を核とする資本主義イデオロギーの台 頭であった。この新たな信条は、5世紀から15世 紀にかけてヨーロッパを支配していた教会と国王の 権威の結びつきに対する通俗的な拒絶に反映され ている(19)。従って、西欧の復興は、宗教的権威の 拒絶という本質的特徴を持っていた。キリスト教は 近代化とは相容れないものであることが証明され たが、すべての宗教を無差別に拒絶するのは不当 である。イスラームはキリスト教ではない。事実、イ スラーム世界ではイスラームは、イスラーム黄金時代 として知られる700年にも及ぶ高度な文明の息吹 や基盤として役立ってきたのである。

それゆえ、世俗主義は拒絶されなければならな

い。なぜならそれは、イスラームとは無縁の思想で あり、ウンマの歴史と何ら関係ないからである。世 俗主義は本質的に普遍的なものではなく、主として 西欧に限定された経験である。従って、多くの特 徴において西欧世界と異なるイスラーム世界に世 俗主義を強いることも押しつけることもできない。イ ンドネシア人でありキリスト教思想家であるTh. ス マルタナは、次のように率直に述べている。

宗教と国家の関係に関して西欧で起こっ たことは、地域的な特徴であって、限定的か つ非普遍的である。さらに、その結果生じた 理念を、世界の他の地域において、宗教と国 家の複雑な関係を治療する特効薬として使う ことはできない(20)。

しかしながら、近代化の拒絶は、科学やテクノロ ジーの拒絶を意味するものではない。医学・工学・ 数学·天文学·物理学·化学·農業·工業·交通·通 信・海洋学・地理学など、種々様々な領域の科学の 追求や修得は本来、それが人類の幸福のために役 立つか向上させるものである限り、奨励されている。 このような科学の領域は普遍的であり、価値観とは 無縁であり、イスラーム共同体は、イスラームの教義 (ageedah)や法(shari'ah)と矛盾しない限り、それ らを採用して利用することを許されている(21)。

従って、HTIが近代化を拒絶するのは、それがイ ンドネシアにとって世俗的な方策や意味合いをもつ からである。というのも、近代化とは、20世紀の中頃 に始まった西欧の新帝国主義的野望を拡大しようと するものだからである。それに対応して、HTIは、シャ リーア(イスラーム法)の適用を推進してきた。2002年 には、国民協議会の年次総会の機会を利用して「シ ャリーアでインドネシアを救え」と働きかけた。このキャ ンペーンの目的は、社会のあらゆるレベルにおいてシ ャリーアを包括的に適用することによって、インドネシ アを多面的な危機の奈落から救うことである。

政治的、経済的、社会的、文化的な危機はただ 単に経済的、政治的な要因によって引き起こされる

のではなくて、シャリーアに基づかない世俗的制度 の適用に起因しているというのがHTIの見解であ る。イスラームの考え方では、シャリーアに背けば fasad(混沌、腐敗)に陥ることになる。そのため、多 面的な危機とは、シャリーアに解決策を求めない世 俗的制度を適用したことによるfasadなのである。

HTIは、インドネシアの多面的な危機は非イスラー ム制度の適用だけが原因ではなく、シャリーアに対し て責任を負ってこなかった、信頼できない指導部に も原因があると強く主張する。指導部問題について は、HTIは、2004年9月11日のジャカルタでの長い行 進を支援し、1万人もの参加者を集めた。そのテーマ は「世俗の指導者どもを拒否し、シャリーアとキラファ (女性の完全なる力と権威)を守れ であった。

HTIはまた、グローバリゼーションの問題について も断固たる姿勢をとっている。HTIはグローバリゼ ーションを、形を変えた西欧帝国主義と見なしてい る。その標的はウンマである。グローバリゼーション を単純素朴に理解するわけにはいかない。グロー バリゼーションは単に、通信や情報テクノロジーの驚 異的な成果を用いて世界のいろいろな地域を一つ の大きな村にまとめようとするプロセスではない。ま た、グローバリゼーションは単に、あらゆる関税や貿 易制限を撤廃することによって地域経済を国際経 済に統合することを意味するものでもない。グロー バリゼーションは本質的に、資本主義イデオロギーを 普遍化する行為であり、地域経済は、IMFやWTO、 世界銀行などの国際機関によって押しつけられる新 自由主義原理の主要な標的となる。これらの機関 は、脆弱な民族国家に対する支配や搾取活動を容 易にするために設立された。世界は、大した抵抗も せずに、資本主義イデオロギーを受け入れるだろう と思われている。結局のところ、資本主義は歴史上 の勝利者であって、1991年には共産主義を打倒し た。だが、HTIは、あらゆる種類の新自由主義経済 政策を拒絶する。なぜなら、それが西欧帝国主義 の本質的な部分だからである。

グローバリゼーションと自由化は、インドネシアに 通貨危機が吹き荒れた後に、当時のインドネシア 大統領スハルトとIMF専務理事カムドシュが同意 書に署名した結果、インドネシアに入ってきた。同 意書に記載されている条件には、国庫補助金の撤 廃、民営化や自由化が含まれている。その条件の いくつか、たとえば肥料や燃料の補助金の撤廃な どが今や実施されており、非常に重要な二つの必 需品の価格上昇が人々を直撃している。2001年の エネルギー法により国営石油ガス会社ペルタミナに よる独占は2005年までに廃止されるが、エネルギ 一部門の自由化に伴い、燃料補助金が廃止され、 それに続いて外国のエネルギー企業が参入してき た。その結果、IMFの見えざる手とそのパートナー たちは、いとも簡単に、しかも合法的に、インドネシ アの天然資源を搾取している。新植民地化、ある いは経済帝国主義という言葉以上にこの現象をう まく表現する言葉があるだろうか。

インドネシア経済に新自由主義が蔓延しているもう一つの例は、2004年の水資源法である。この法律は、水の民営化に道を開く多くの点を概説したものであり、水を公共財産から営利目的商品に効率的に移行させるものである。そこで、HTIは、フォーラム・ウマット・イスラーム(FUI)内の他のイスラームグループとともに、2005年4月29日にジャカルタでの公開討論や大規模なデモを支援し、水資源法による水の自由化を拒絶した。FUIは声明を出し、この法律を退けてイスラームのシャリーアに則った法規に置き換えなければならない、それこそが必需品である水を提供することによって国民を守ることになり、公正な水の分配を統制することになるのだと主張した。

HTIは、天然資源の管理などの恰好の標的に対して国際的な資本家たちが弄する自由化の術策に細心の注意を払ってきた。最近、自由化の動きがチェプ石油ガス田で起っている。HTIはインドネシア地質学者協会(IAGI)の公開セミナーに招かれたが、そこでは、政府とエクソンモービルとの契

約が最近、延長されたことについての討議が行なわれ、問題があることが判明した。エクソンがチェプ地区で130万バレルのガスを開発する権利は2010年に終了することになっていたのだが、その権利が延長されるというのである。エクソンはまた、さらに多くのストックオプションと利益配当を得ることになる。このセミナー参加者は、技術的にも歴史的にもメリットがないのに契約延長の決断がなされるのは奇妙だと考えた。インドネシアの事業仲間が支援するブッシュ体制からのプレッシャーが高まったというのが唯一もっともらしい理由である。これがグローバリゼーションであり、天然資源の経済的価値を搾取しようとしているのである。

#### 結論―イスラームにチャンスを!

要するに、植民地化も近代化もグローバリゼーションも、資本主義の一つの方策であって、必ずしも 他国の福利改善を求めているではない。生活の質 が向上しないのは総じて、同胞である人間から搾 取することによって資本所有者が利益を吸い上げ ることによる当然の結果である。

従って、資本主義は地球上の状況を好転させる ことはできない。その脆弱さの兆しは表面化し始め ているものの、資本主義は米国版の対テロ戦争で 示されたとおり、イスラーム世界を搾取または威嚇で きるだけの十分な影響力を維持している。だが、明 らかに世界はあくどい搾取にうんざりし始めている。

他方では、1990年代以降は博物館入りとなって しまった社会主義の遺物が未だにキューバや北朝 鮮などの国々に残存している。にもかかわらず、そ のような国々においてさえ、社会主義は徐々に資本 主義へと移行している。

そのため、イスラームは人類最後の頼みの綱なのである。イスラームのチャンス到来である。しばらくすれば、好むと好まざるとにかかわらず、イスラームは最終的に資本主義に取って代わるものとして再浮上するであろう。イスラームを生活から切り離

そうとするよそ者のイデオロギーが、ムスリムのウンマに圧力をかけることはもはやできない。ウンマが、自然な世界秩序としてイスラームを明示する義務を放棄することはもはやあり得ない。この重大な節目の時を迎え、ヒズブ・タハリールは資本主義に対し、自発的に身を引いて現在の地位から撤退することを求める。でなければ、そのうちにイスラームに制圧されるのを待つだけである。インシャ・アッラー神の思し召しのままに。「神は、神の導きを携えた使者を遣わされ、他の生き方より優位にある真の宗教をもたらされた。多神教者たちはそれを憎悪するが」(S. A. Maududi, *The Meaning of the Qur'an*, As-Saff [61]: 9)。

- 1) Hizbut Tahrir, *Mafahim Siyasiyah li Hizb al-Tahrir*, (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 2005), p9.
- 2)イスラーム諸国に対する西欧帝国主義については、Nur El-Ibrahimiy, Catur Politik Imperialis di Negara-Negara Islam/Imperialist political manuevers in Islamic States, (Bandung: N.V. Alma'arif, 1955)で考察 されている。
- 3)発展途上国における第二次大戦後の近代化に関しては、 Harold Crouch, *Political Development and Modernization*, (Jakarta: Yayasan Perkhidmatan, 1982)に詳述されている。
- 4) Hasyim Wahid et al, Deception of Global Capitalism in Indonesian History, (Yogyakarta: LKiS, 1999), p16.
- 5)第三世界諸国における発展の失敗については、Rudolf H. Strahmn, Poverty in Third world countries: Failure of Developmental Programmes in Developing Countries (Warum Sie So Arm Sind), Rudy Bagindo翻訳, (Jakarta: Pustaka Cidesindo, 1999)にドラマチックな記述がある。さらに、Arief Budiman, "Developmental Crises" in Developmental Theory of Third World Countries, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996), p113-120を参照のこと。また、発展とグローバリゼーションに関する批評については、Mansour Fakih, Incoherence of Developmental Theory and Globalization (Yogyakarta: INSIST Press dan Pustaka Pelajar, 2001)を参照のこと。
- 6) Budi Winarno, Globlalization: Manifestation of Neoimperialism: State's Roles in Development (Yogyakarta: Tajidu Press, 2004), p95-98.さらに、Ivan A. Hadar, Debt, Poverty, and Globalization, (Yogyakarta: Lapera Pustaka Utama, 2004); Bonnie Setiawan, Questioning Globalization, (Jakarta: INFID & IGJ, 2001)も参照のこと。
- 7) International Forum on Globalization. 2003.

- Globalizationing Poverty and Economical Gap (Does Globalization Help The Poor?), A. Widyasmara dan AB Widyanta翻訳(Yogyakata: Cindelaras Pustaka Rakyat Cerdas. 2003).
- 8) 第一次世界大戦 (1914~1918年) では2,100万人もの人が殺され、第二次世界大戦 (1939~1945年) では8,543,515人の死者を含む35,513,877人の犠牲者を出した。原爆が広島と長崎を破壊してから6日目には、負傷者や一生続く障害を負った人の他に21万人から24万人が亡くなっていた。これについては、Abul Hasan Ali An-Nadwi, *Madza Khasira Al-Alam bi-inhithath Al-Muslimin*, (New York: IIFSO, 1986)を参照のこと。
- 9) ヨハン・ガルトゥングが述べているように、2003年の米軍のイラク軍事侵攻は、1945年以来69回目、トマス・ジェファーソンが現在のリビアに住んでいたムスリムに対して仕掛けた最初の戦争からは238回目の侵略である。1945年以後、多くの国々に対する米国の様々な介入によって1,200万人から1,600万人が殺され、CIAによって600万人以上の人が殺された。これについては、Suparman dan Sobirin Malian, Grand Ideas in American Intellectual History, (Yogyakarta: UII Press, 2003), pxを参照のこと。
- 10) ムスリム共同体だけでなく、カトリック教徒、プロテスタント教徒、ユダヤ教徒、仏教徒など他の宗教共同体もまた、帝国主義の副産物としての世界規模の世俗的支配の影響に抗議した。Lebih lanjut lihat, Peter L. Berger (Ed.), Kebangkitan Agama Menantang Politik Dunia (The Desecularization of The World: Resurgent Religion and World Politics), Hasibul Khoir翻訳, (Yogyakarta: Arruzz, 2003).
- 11) Hizbut Tahrir, Mafahim Siyasiyah li Hizb al-Tahrir, (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 2005), pp10-
- 12) ヒズブ・タハリールによる西洋思想の包括的分析や批評については、Abdul Qadim Zallum, Democracy a Kufr system: Haraam to Adopt, to Apply, and to Propagate (Ad-Dimuqrathiyah Nizham Kufur Yahrumu aklhdzuha aw Tathbiquha wa Al-Da'watu Ilaiha),M. Shiddiq Al-Jawi翻訳(Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2001)を参照のこと。さらに、Hizbut Tahrir, Al-Hamlah al-Amirikiyah li Al-Qadha` 'ala Al-Islam, (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 1996); Abdul Qadim Zallum, Dangerous Perceptions to Attack Islam and to Strengthen Western Civilization (Mafahim Khathirah li Dharb Al-Islam wa Tarkiz Al-Hadharah Al-Gharbiyah), M. Shiddiq Al-Jawi翻訳 (Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 1998)も参照のこと。
- 13) ヒズブ・タハリールは、「ウンマ」を「国家」と区別している。 ウンマとは、唯一の生活方法・システムによって結びついて いる人々の集団である(majmuu'ah al-naas tarbuthuhum thariqah mu'ayyanah fi -al-'aisy)。一方、 「国家」(al-sya'b)とは、同じ土地に住み、同じ血族や血統 に由来する人々の集団(majmu'ah al-nas alladzina min ashlin wahidin ya'isyuuna ma'an)である。Taqiyuddin An-Nabhani, At-Tafkir, (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 1973), p109を参照のこと。
- 14)国家主義や愛国心に対するヒズブ・タハリールの痛烈な批評については、Taqiyuddin An-Nabhani, *Nizham al-Islam*, (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 2001), pp 22-23も参照のこと。さらに、Hizbut Tahrir, *Muslim Charter (Mitsaaq Al-Ummah)*, Abu Afif dan M.

Maghfur翻訳、(Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 1997) も参照のこと。Muslim Charterでは、ヒズブ・タハリールは、国家主義の概念を断固非難し、「…悪の結束で、破壊的結束…。イスラームはこの種の結束を否定し、禁じている。西欧によって国家主義思想がムスリムの地に広められ、その結果、イスラームの一体性が崩壊し、似非独立ムスリム小国家が生まれた。国家主義の危険性は、ウンマやイスラームのカリフ統治を破壊することである。…従って、国家主義のプロパガンダは、由々しき罪であり、明らかな犯罪である。さらに言えば、国家主義とそのプロパガンダを粉砕することは、ジハードと同レベルの義務を有する宗教的責務である」と述べている。(Hizbut Tahrir, Muslim Charter, pp19-21).

15) 例えば、Saifullah Yusuf, "Rekonstruksi Tradisi dan Kearifan Lokal untuk membangun Demokrasi Indonesia," Imam Subkhan (Ed.), Siasat Gerakan Kota Jalan Untuk Masyarakat Baru, (Yogyakarta: LABDA, 2003), pp 61-62を参照のこと。また、Zakiyuddin Baidhawy dan Mutohharun Jinan (Ed.), Religion and local cultural pluralism, (Surakarta: PSB PS UMS, 2003)も参照のこと。

- 16) Hizbut Tahrir, *Understanding Hizbut Tahrir* (*Hizbut Tahrir*), Abu Afif and Nurkhalish翻訳, (Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2002), p34.
- 17) Harold Crouch, *Political development and Modernization* (Jakarta: Yayasan Perkhidmatan, 1982), pp12-21.
- 18) 同上書 p13.
- 19) Taqiyuddin An-Nabhani, *The System of Islam* (*Nizham al-Islam*), (Undisclosed publisher: Hizbut Tahrir, 2001), pp27-28.
- 20) Th. Sumartana, Robert Audi, Religion and secular mindset in a liberal society の前書き部分(Yogyakarta: UII Press, 2002), pxiv.
- 21) Abdul Qadim Zallum, Democracy a Kufr system: Haraam to Adopt, to Apply, and to Propagate (Ad-Dimuqrathiyah Nizham Kufur Yahrumu aklhdzuha aw Tathbiguha wa Al-Da'watu Ilaiha) pp40-41.

### フィリピンのイスラーム、 近代化およびグローバリゼーションについての一試論

フィリピン大学

ジュルキプリ・ミルホン・ワディ(イブン・アッドゥーク)

Julkipli Miluhon Wadi(ibn Adduk)

本稿では、フィリピンのイスラームを巡る諸問題、およびグローバリゼーションの諸側面について取り上げたいと思います。またフィリピン南部に住む部族から成る言語集団、モロ族における言語と政治の関連についても検証したいと思います。特に言語がいかに表象され、再現(re-presented)され、形成され、さらには権力と歴史観を巡る闘争である種の役割を果たすに至ったのかという問題に焦点を当てます。そして最後に、モロ族による闘争とその変貌の過程、さらにはその意義について取り上げます。

で承知の通り、フィリピンのイスラームは新たな段階を迎えつつあります。フィリピンのイスラームは、サラフィーア(サラフィー主義)という本質主義的主張から発展したものですが、社会学的には東南アジアのイスラームに固有の伝統的形態から脱却し、政治的支配および民族解放を目指す過激派としての様相を呈しています。当然のことながらその結果として、フィリピンのイスラームが全体として多様で多元的な性質を持っているにもかかわらず、フィリピン政府とイスラームとの間に緊張関係が生じているのです。

この状況は、主としてイスラーム共同体における社会改革の要求によって引き起こされたものですが、 民族自決権の獲得を目指すモロ族の闘争に解決のメドがたたない以上、こうした改革の要求は、必然的にフィリピン政府や同国の国益とは相容れなくなっているのです。また近代化、ポストモダンの影響、グローバリゼーションの波が、次から次へと押し寄せてきた結果、国家建設のあり方が見直される中、イ スラームとフィリピン政府の関係は緊張の一途を辿っています。そしてこの傾向が特に顕著なのが、フィリピン南部に住むモロ族社会なのです。

間違いなくこうした状況は、フィリピンのイスラームの形態や動学に特有の様々な要因からもたらされたものです。フィリピンのイスラームがこのように独自性を持つに至った背景には、主としてフィリピンのイスラームが独特の発展を遂げたことが挙げられます。すなわちフィリピンという国家体制に組み込まれることなく、また同国政府が、ムスリムを積極的に受け入れようとはしなかったがために、彼らは新たな「人格」を持つに至ったのです。

更にフィリピンにおけるイスラームのこの新しい形 態には、東南アジアにおける伝統的なイスラームに 当て嵌まらない特徴があります。これは民族国家 に特有の構造や、フィリピンの政治状況ゆえに、多 くの少数派、文化的共同体の住民や先住民といっ た人たちが不安定な状況におかれているからで す。彼らは、国家政府のみならず自らの社会との関 係においても、不安定な立場に甘んじざるを得ま せん。その結果、彼らはわずかな選択肢しか持て ず、しかも外からの圧力や影響力に翻弄されやす くなるのです。少数派の中には、国家権力から押 し付けられた新しい政治・経済体制を受け入れる 者がいる一方で、多くの者は自らの権利とアイデン ティティを主張せざるを得ない状態に追い込まれま した。その主たる原因は、彼ら独自の伝統、利益、 希望と、中央政府のそれとの間に著しい不平等と 不均衡が生じたからです。したがってフィリピンのム

スリムが、権利とアイデンティティの主張に宗教を利用するようになった背景に、こうした状況があるのは決して偶然ではないのです。つまり現在の状況を引き起こした要因は、モロ族の闘争が長きにわたって続いており、そしてそれには根深い原因があること、彼らが不屈の精神の持ち主で、新しい形態の政治闘争やと社会関係を柔軟に受け入れることができることが挙げられます。

フィリピンのイスラームの特徴は、常に東南アジアにおけるイスラームの発展過程や歴史的展開と密接に関連しています。そして東南アジアのイスラームは、東南アジア諸国の歴史的類似性、地理的近接性、文化的同質性、交易、人的交流などの影響を常に受けていました。しかしごく一部の者を除き、モロ族以外のマレー人が植民地支配からの独立を果たしたにもかかわらず、モロ族は独立を勝ち取ることができませんでした。こうして彼らは東南アジアにおけるイスラーム最後のフロンティアを、事実上孤立無援の状態で守ることになると同時に、彼ら自身ではどうにもできない歴史の過酷な流れに直面し、次第に闘争を激化させていったのでした。

モロ族が次第に闘争を激化させていった当時、すでにモロ社会は発展の新たなパラダイム、特に今はやりの「グローバリゼーション」という、経済統合の新局面からは大きく取り残されていました。ニューヨーク州立大学グローバル文化研究所(Institute of Global Cultural Studies)の所長であり、同校の人文学部で教授を務めるアリ・マズルイ氏によると、グローバリゼーションとは、「世界規模の相互依存の拡大、および離れた地域同士の迅速な交流をもたらすプロセス」を意味します。この意味において、ミンダナオ島も含めどこの社会も、グローバリゼーションの影響――プラス面とマイナス面を含めて――を免れることができないのです。

グローバリゼーションのプラス面としては、国境を 越えたコミュニケーション、輸送、商取引によって、す べてが簡単に行われるようになったことが挙げられ ます。開発や貿易の分野では従来の障壁がなくなり、先進国、発展途上国を問わず、すべての国に対して経済統合、つまり世界経済に参加する道が開かれました。つまり各国は世界経済において何らかの役割を果しつつ、その一方で自らの能力を開発し競争力を強化していくことができるはずなのです。これに対してグローバリゼーションのマイナス面とは、大国が権力を独占し小国に自らの意思を押し付ける結果、グローバリゼーションが覇権獲得の道具として利用される恐れがあることです。こうなれば、世界市場は大国によって牛耳られ、発展途上国を支配するための道具になってしまいます。

程度の差こそあれ、グローバリゼーションが多くの 社会に影響を与えることは紛れもない事実です。グ ローバリゼーションによる均一化は、社会体制の変 化を促すと同時に、文化的、宗教的、言語的伝統 を揺るがすものです。しかもほとんどの場合グロー バリゼーションによって社会は外からの影響に晒さ れ、その地で支配的な文化や規範、慣習を世界に 広め、その問題点を補うことができる一方で、それら を脅威に晒し、時には葬り去ってしまうこともあるの です。グローバリゼーションは地域文化の独自性を 薄めると同時に、ほとんどの地域社会が経験したこ とのないような世界的影響を及ぼすことで、様々な 変化を引き起こすわけですが、どの程度の変化が 生じるのかは、社会のタイプやその社会で実践され る宗教的伝統などの文化的慣習によって異なりま す。言い換えるなら、グローバリゼーションによる衝撃 の大きさは外からもたらされる影響の大きさに左右さ れるだけでなく、地元社会の順応性、つまりその社 会の諸制度が世界規模での変化にうまく対応でき るかどうかによって決まるのです。ですからグローバ リゼーションに対して脆弱な社会もあれば、そうでな い社会もあることは言うまでもありません。

グローバリゼーションによって引き起こされる社会的変化の形態は社会によって様々です。なぜなら社会の置かれた状況は、その地理的条件、歴史、

植民地経験の有無、経済発展、宗教、文化などに よって多岐にわたるため、グローバリゼーションの 影響を受け易い社会もあればそうでない社会もあ るからです。しかし新商品が登場し、通信、輸送、 技術手段が大幅に改善された結果、「人的活動の 時間的・空間的輪郭」が急速に変化したために、グ ローバリゼーションの影響をまったく受けない社会 などもはや存在しないのです。グローバリゼーショ ンに対する反応として極めてわかりやすいのは、そ れに対する人々の様々な反応です。すなわちそれ を喜んで受け入れる人もいれば、慎重に選択する 人、猜疑心をあらわにする人、問答無用に拒絶す る人、さらには政治的手段を駆使して世界的な影 響力を阻止しようとする人もいるのです。ですから グローバリゼーションの影響を理解するには、それ による変化を社会がどのように受容しているかを知 っておかなければなりません。

概して、リベラリズム、民主主義、資本主義、自由 市場、言論の自由、人権の尊重といった西洋的価 値を取り入れて、制度、社会政治的・経済的構造、 価値体系を発展させた社会では、グローバリゼーシ ョンによる変化を比較的スムーズに受け入れること ができます。結局のところ、こうした社会は先に挙げ た西洋的価値を持つ西洋の亜流と言えます。ところ がこれとは逆に社会的、政治的、経済的に封建的 な構造が残っている社会、つまり基本的な制度と経 済体制が旧態依然とした社会では、グローバリゼー ションの影響が問題を引き起こすことがあります。適 切な構造や組織など、住民への影響を緩和する安 全弁の役割を果すものが存在しないからです。その ためこのような社会では、グローバリゼーションによ って民族間での緊張や政治における緊張が高まり、 場合によっては社会的グループ内での一部メンバー の排斥や他のグループの排斥、あるいは苛立ちを 助長することもあるのです。特にグローバリゼーショ ンによって新しい言語政治がもたらされ、しばしばこ れが政治的意味合いを持っているがために対立が

生まれることがあるのです。

一般に言語政治とは、口頭または書面によりコミュニケーションで、人間と社会制度、権力、文化、政治、影響などとの相互作用を表します。ある意味で言語政治とは、人的活動と社会的プロセスを明らかにし、理解するための中立的な方法だと言えましょう。一般的に言語政治は関係性に基づいて発展します。つまり社会的相互作用が縦の関係にあるものの間に生じる場合と、横の関係にあるものの間に生じる場合によって異なる言語政治が生まれるのです。そのため中心と周辺の関係が存在する場合に生まれた言語政治は、民族間で生まれたものとは異なることがあります。

民族の心理状態および自らの社会と政治に対する理解度が違えば、言語政治の範囲と程度も異なります。過去に植民地であった歴史を持ち、権力とアイデンティティを求めて戦う民族では言語政治が活発になります。通常、敵対する者同士がさまざまな主張を展開し、事実の歪曲、プロパガンダを応酬しあう状況では、言語政治が盛んに行われるのです。時に言語政治が半分しか真実を語っていない場合や二重の意味を持つ場合、限りなくステレオタイプに近い場合もありますが、結局は真実として受け入れられ、長きにわたって人々の心理、慣習、芸術に刻み付けられていくこともあるのです。特に権力やメディア、文化、宗教などによって言語政治が正当化された場合は、そのようなことが起こり易くなります。

グローバリゼーションの影響が増大するに伴い、 主な文化背景であり人間同士の主たるコミュニケーション手段でもある言語は、社会問題や人々の 関心に応じて、新しいモチーフやジャンル、新たな 意味を提示したり、これまでとは違う結果を引き起 こすことがあります。つまり言語はコミュニケーショ ンのための客観的な手段から、政治、イデオロギー、 権力のための枠組みに変化するのです。例えば国 家と少数派との関係のように、対立する者同士の

力関係が対等でない場合、言語は社会的距離、 文化的対立、政治的不一致を反映して、特別な意 味を持つことがあります。

国家または集団が(この問題については、如何なる主体でも)、他者の利益を侵害してまでも自らの利益を制限したり、保護したり、あるいは増大させたりする場合、言語は、虚像、神話、嘘といってもいいような話を並べ立てる、表象手段、イメージ作りの手段だと言っても過言ではありません。エドワード・サイードは、次のように指摘しています。「文化間の対話や文化内交流に関して明らかにしておかなければならないことがある。それは一般に言語を通して伝えられるものが『真実』ではなく、あくまで『表象』だということだ」。サイードは更に、次のように述べています。

今更指摘すべきでもないことだが、言語はそれ 自体が高度に組織化され、記号化されたシス テムであり、表現すること、示唆すること、メッセ ージや情報を交換すること、表象することのた めに様々な工夫が凝らされている。そして少な くとも書かれた言語に関する限り、解き放たれ た存在(a delivered presence)などというもの は有り得ない。存在し得るのはあくまで再現 (re-presence)、すなわち表象だけなのだ。

国家は主流派の利益を守る立場から表象としての言語を用いることがあり、極端な場合には、学問や研究に見せかけてプロパガンダを利用することさえあります。このことは、文学や歴史など社会科学の文献を見れば明らかです。サイードによれば、こうした膨大な文献を参照するに当たって注意を払うべき点は、「表象が正確かどうかや、偉大な原典に忠実かどうかということではなく、スタイル、比喩、設定、語りの装置(narrative devices)、および歴史的・社会的背景」なのです。つまり言語政治の一形態である表象の言語は、ある者が自らの目的、利

益、指向に有利になるように、他者のイメージを作り上げるために利用する主観的な手段だと言えましょう。言語をこのように主観的に利用する場合、大きな権力、支配力、資源を持つ者によって言語が操られれば、当然のことながらその効果は絶大なものになります。しかし大きな権力や資源を持たない者による言語政治は、対立を引き起こし、辛辣で過激なモチーフをもたらす恐れがあるのです。

このように言語政治については、アイデンティティ の形成との関連で論じることができると同時に、表 象としての言語という観点からも論ずることができま す。フィリピンが、テロとの世界的な戦いというレトリ ックなど、現在、政治の分野で支配的な観点から自 らの置かれた立場を主張しようとするにつれ、モロ 社会、特に過激派は、イスラーム世界の政治思想や レトリックにこそ、自らのアイデンティティがあると考える ようになっています。したがってモロ族のレトリックは、 フィリピンという国やその文化、そしてシンボリズムと の乖離を主張すると同時に、彼らの言語をイスラム 化・アラブ化することによって、モロ族を自身の伝統 文化からも乖離させることになるのです。モロ族は、 その歴史や英雄の功績を明らかにするのではなく、 信仰を除けば、自分たちの文化や伝統と何の接点 もないイスラーム世界の人物達に共感を覚えるよう になったのです。その結果、モロ族とフィリピン人と の関係が希薄になるばかりか、彼らに固有の文化 や伝統との関係も薄れていくのです。

グローバリゼーションは、ある意味で、フィリピンの言語政治における諸刃の剣となっています。グローバリゼーションは、情報の伝達、通信、輸送、商取引の迅速化をもたらし、メディア通信の特徴である英語の普及に寄与しました。その一方で、イスラームやイスラーム関連の諸問題も世界に広めていったのです。グローバリゼーションの役割が他と違うのはその影響の大きさにあります。グローバリゼーションという現実を前にして、フィリピンの多数派は少なくとも政府という組織に頼ることができます。も

っとも、政府がうまく対処できるかどうかはわかりませんが。ところがイスラム社会の場合、自らの制度 や伝統を以ってグローバリゼーションに立ち向かわざるを得ないのです。

多くの社会において言語政治は珍しくありません。フィリピンにおけるイスラームの歴史には、言語政治が行われた時期が幾度か存在します。これは主に、モロ族が自分たちの世界観の形成、そして様々な政治的主張やレトリックの誕生を左右しかねない様々な文明の影響を政治的に阻止しようとしてきたためなのです。これに拍車をかけたのが、ミンダナオ島とスールー諸島が広範な地政学や国際経済に組み込まれてからというもの、モロ族が植民地時代の宗主国、続いてフィリピン政府に対して繰り広げてきた激しい抵抗でした。

こうしてモロ族の歴史で重要な段階には、植民地主義や民族国家建設、民族解放運動といった問題に関連して、言語政治の重要な形態が登場しました。具体的には、イデオロギー、レッテル、ステレオタイプ、婉曲表現、さらにはテロリズムのレトリックが挙げられます。例えば長い間、モロ族は「海賊」(piratica)、「異教徒」、「非キリスト教種族」、「文化的共同体」、「イスラーム少数派」、「ムスリムのフィリピン人」、「フィリピンのムスリム」、「原理主義者」、「テロリスト」など、婉曲な呼び名を付けられてきました。

ミンダナオ島およびスールー諸島に住むムスリムには様々な言語集団があるため、基本的にモロ族の言語は統一されていないということは紛れもない事実です。こうした言語集団が互いに「言語上の影響」を及ぼしあう例もありますが、モロ社会の様々な部族を、少なくとも言語の面で統一しつつあるのがフィリピン北部に起源を持つタガログ語です。タガログ語をモロ社会の主要言語として普及させる上で、多数の国家機関が重要な役割を果たしていますが、近年では特にメディアが大きな影響力を持っています。

モロ社会の部族にとって、タガログ語の使用はそ

のアイデンティティの形成にプラスになることもあれ ば、マイナスに作用することもありました。フィリピン 政府からすれば、モロ族社会にタガログ語が浸透 すれば、モロ族がフィリピンに親近感を持つように なり、最終的には同国の政治体制を受け入れるよ うになるものと思うでしょう。一方、モロ族の側から すると、タガログ語の影響が増すことで、彼らのアイ デンティティの形成が阻害されてしまいます。モロ族 の自決権闘争に対する政府のシグナルが一貫しな い現在、これは健全なことではありません。まさに このために、ますますモロ族は宗教であるイスラー ムなど、言語以外の要素に自分たちのアイデンティ ティを求めるようになっているのです。その結果、イ スラームの言語であるアラビア語も、今後、政治的、 文化的共同体としてのモロ族の均一性を実現する ための原動力となる可能性があります。イスラーム の教えとアラビア語の普及推進に関して、フィリピン 政府は曖昧な姿勢を取っていますが、モロ族は自 分たちの社会に、マドラサ(宗教学校)、モスク、ダ ウワ(宣教)拠点など、多数の施設を作っています。 フィリピン政府が、タガログ語を浸透させることでモ ロ族のフィリピン化を進めようとする中、モロ族は、 イスラームとアラビア語にアイデンティティを求めてい るのです。その結果、言語が対立の火種となって、 フィリピンのアイデンティティ形成における、新たなレ トリック、政治的議論、レッテル、意味に影響を及ぼ すこととなっています。

近年、再び息を吹き返したエスノナショナリズムと、政治化したイスラームがイスラーム世界を席巻し、フィリピン南部に政治的拠点やイデオロギー的基盤を築きましたが、これに対抗して国際的、文化的、国家的覇権主義が強まる中、グローバリゼーションは、新たな形態の言語政治を生み出しました。フィリピンのムスリムに関して、ジハードか国際的テロリズムかという議論がこれほど前面に出てきたのは、モロ族の闘争が始まって以来初めてのことです。この激しい議論——その内容も表象も——で露呈

したのは、武力に訴えても解決できない対立があるということです。言語政治がモロ社会内部の関係でも見られることは否定しがたい事実ですが、モロ社会における危機が深刻化するに従い、次第に支配的になりつつあるのが、フィリピン政府による支配と世界的覇権に対する闘いやモロ族のナショナリズムという、より広範なレトリックです。

モロ族のナショナリズムと、それがフィリピンの政 治に与えた影響について論ずる場合、モロ族によ る独立運動が植民地独立運動から変貌を遂げて きたという歴史的経緯に着目しなければなりませ ん。つまり、19世紀にスペインによる植民地支配が 終焉を迎え、続いて「パックス・アメリカーナ(アメリカ 合衆国による平和)」が到来したことに伴い、モロ 族のナショナリズムは重要な形成段階を迎えたの です。そしてこの段階が新たな歴史的局面をもたら し、支配勢力による抗争の影に隠れていたモロ社 会の政治的方向性を決定付け、結果として古い社 会秩序の崩壊を招き、モロ族による植民地独立闘 争の変容に道を開いたのです。こうして数十年を 経た現在、モロ族の闘争はアイデンティティと解放を 求める戦いへと変貌を遂げました。この変貌の過 程は長く苦しいものでしたが、イスラーム社会にさま ざまな段階を経た上で、新しい闘争の形態をもた らしたのです。

モロ族の闘争が変貌を遂げる過程では、別の 段階へ課題を残す出来事もあったために、様々な 出来事が錯綜していました。具体的にはスルタンに よる支配と先祖伝来の土地の防衛、アメリカとの戦 闘中の散発的な抵抗運動、同化への圧力やアメリ カ占領時代の政治的影響、そしてモロ社会のフィリ ピン化などが起こったのです。やがてこの変貌の プロセスは、フィリピン南部におけるイスラーム分離 主義やイスラーム原理主義を生むことになります。 前者については既に様々な分析が行われている ため、ここではモロ社会の分離主義と原理主義に ついて、フィリピンのムスリムとしての経験という観 点から論じたいと思います。

ここで指摘しておかなければならないのは、分離 主義と原理主義は決してお互いの存在を否定する ものではないものの、だからといって共存するわけ でもないということです。この両者は、性質、特徴、 さらには指向や目的も異なる二つの政治的概念に 属しています。理論的に言うと、分離主義は独自の 国家と政府を持つことで、政治的アイデンティティを 確立しようとするエスノナショナリスト台頭の結果とし て、当然起こりうるものです。分離主義に拍車をか けるのは、歴史、政治的アイデンティティ、領土、そし て自決権などの政治的権利に対する様々な主張で す。一方のイスラーム原理主義は、イスラームの基本 的な教義を個人の精神生活に植え付けようという概 念で、非政治的なものと考えられます。しかし20世 紀以降、イスラーム社会が多くの問題、脅威、困難 に直面するようになると、イスラームは精神的な拠り 所としてだけでなく、分離主義とは別の機能を持つ イデオロギーとしても利用されるようになりました。

イデオロギーとしてのイスラーム原理主義は、分 離主義とは違って、社会的、倫理的混乱の解決策 にもなりうるのです。また、イスラームの政治信条に 沿った社会秩序の再構築を必要とします。そして 危機の元凶とみなされる政府など、社会勢力との 戦いに対して利用されることもあります。イスラーム 原理主義はまた、歴史観、政治的権利、国家主義 とは無縁の思想的指向に基づくものであって、イデ オロギーを超越した世界的な闘争を呼び掛けます。 その基本的な主張は、民族国家や国際的な制度 の根幹を揺るがすものです。イスラーム原理主義は、 特定の歴史的な主張を展開するものではありませ んが、そのイデオロギーは、特定の民族の掲げる目 標、すなわちあるイスラーム国家の政治的権利のみ に基づくものではありません。むしろ、例えばカリフ 制度に代表される汎イスラーム秩序の導入、または 再導入の必要性を訴えるものなのです。ですから、 分離主義と原理主義は別物であって、分離主義者

は必ずしも原理主義者ではありませんし、その逆もまたしかりなのです。

しかしこうした図式があるにもかかわらず、ある歴 史的局面では分離主義者が同時に原理主義者で ある場合も有り得るのです。それが、現在フィリピ ン南部で従来のモロ族の闘争という枠を超えて展 開されている一部組織の活動、とりわけモロ・イス ラーム解放戦線(MILF)であり、さらにこの傾向が 顕著なのがアブ・サヤフという組織なのです。近年、 分離主義と原理主義がモロ族の闘争を支える二本 柱になっています。思うに、両者が同一視されるよ うになったのは比較的最近のことです。そのきっか けとなったのは、ある歴史的状況、特にミンダナオ 島とスールー諸島に対するフィリピン政府の主権の 主張と、この地域を支配しようとするモロ族の闘争 でした。もっと具体的に言うならば、モロ族の闘争 において原理主義的要素が強くなった原因として、 フィリピン政府との和平プロセスが難航していること があります。またフィリピン軍が、モロ族の独立運動 にイデオロギーと戦略の両面で勝利し、「ミンダナオ 紛争 |を終わらせることができなかった事情も影響 しています。

モロ民族解放戦線(MNLF)による分離主義を中心に据えた独立運動が行き詰まると、生き残るための選択肢としてイスラーム原理主義が浮上しました。その当然の帰結として、1978年にMNLFが分裂し、1980年代初頭にはMILFがイスラームに基づく政治主張を採用し、さらに1990年にはアブ・サヤフが国境を越えたイスラーム組織との関係確立など「jihad fi sabilillah(アラーのための聖なる戦い)」を唱えたのです。国境を越えて他のイスラーム組織と結び付いたのは、モロ族の独立運動に以前から国際的なイスラーム共同体とつながりがあったためです。最近になってこうした結び付きが現実のものとなった背景には、イスラーム世界、特に中東で、アラブ・ナショナリズムと汎イスラーム主義の対立が問題になっているという事情があります。1950年代と1960年代、

モロ族のナショナリストを活気付けたのはアラブ・ナショナリズムでしたが、1970年代後半以降は、汎イスラム主義がモロ族の若者に支持されるようになり、現在に至っています。MNLFの指導力に対する失望感が広がり、ミンダナオ島とスールー諸島でフィリピン軍の攻撃が激化するという状況にあって、汎イスラム主義はいとも簡単にその影響力を浸透させ、モロ独立運動に参加した原理主義者を勢い付かせることになったのです。

ある意味で言うならば、モロ独立運動と国境を 越えたイスラーム組織は、持ちつ持たれつの関係 にあると言えます。イスラーム組織は、東南アジアや フィリピンなど、中東以外の地域における勢力拡大 を望み、モロ独立運動は、地域ネットワークの強化 と国外からの支援の拡大を望んでいるからです。 言うまでもないことですが、今日原理主義という現 象が大きな問題になっているのは、イスラーム組織 がしばしば常軌を逸した手段に訴えるからです。そ の手段とは、世間一般に「テロリズム」と呼ばれ、イ スラーム過激派からはその妥当性はともかくとして、 「ジハード」(聖戦)と呼ばれているものです。

皮肉にも、モロ族の独立運動に「テロリズム」というレッテルが貼られるようになったことは、分離主義勢力と戦うフィリピン軍にとって有利に働きました。特に政治的イスラム原理主義と同一視される「テロリズム」という言葉は恐怖感を生み、反政府運動から正当性を奪ってしまいます。エドワード・サイードの言葉を借りれば、原理主義とテロリズムには、「内容も定義も漠然とした恐ろしいイメージがある。しかし、これらの言葉を使う者には倫理上の力と正当性が与えられ、これらの言葉が向けられる者は、道徳的に過ちを犯したとみなされ、犯罪者の立場に追いやられる」のです。

しかしながら、「テロリズム」という言葉を多用したため、フィリピン政府はジレンマに陥っています。 先ずMILFをはじめとするすべてのモロ独立運動 組織に「テロリスト」という烙印を押すことは、ミンダ



ナオ島における和平交渉の扉を閉ざしてしまうでし ょう。また、MILFをテロ組織と決め付けてしまえ ば、かつて反政府勢力というレッテルを張られた集 団とフィリピン政府との関係はこれまでとは違い、 完全な敵対関係になってしまいます。そうなると、 フィリピン政府は局地的な反政府運動すら認めな くなり、結果として反政府組織は武器を手にし、更 なるテロ行為に訴える以外になくなってしまうので す。こうなれば明らかにフィリピンは、短期的にも長 期的にも打撃を蒙ることになるでしょう。そして第三 に、フィリピン政府にとっては、問題解決のために 和平交渉といった政治的アプローチが取りづらくな るでしょう。しかし現実的にも戦略的にも、和平交 渉はフィリピン政府にとって避けて通れないものな のです。なぜならこの問題を武力で解決することは 不可能なのですから。

以上要約しますと、フィリピンのムスリムを巡る現状は、全体としてグローバリゼーションの影響を受け、グローバリゼーションによって、同国南部でアイデンティティ政治の新たな局面が生まれたと言えましょう。グローバリゼーションは、新しい形の言語政治も生み出しています。それはモロ族とその抵抗の歴史で今も続いている現象であって、このことは分離主義と原理主義が、テロとの世界的な戦いが続くさなか、その影響力を低下させている現状を見れば一目瞭然なのです。

# コメント・ディスカッション

#### 司会:中田 考

(同志社大学大学院神学研究科教授)

それでは引き続き劉先生と山本先生からのコメントをいただきまして、それからコメントに対するお答えをいただいてから、自由なディスカッションに移りたいと思います。

それではまず、劉先生よろしくお願いいたします。

# コメント: 劉 義章氏 (香港中文大学)

議長、ありがとうございます。今日は、グローバリ ゼーションに代わり得るものについての発表を聞い てまいりました。シャストリ先生によると、マレーシア で60%の過半数を占めるムスリムの人々は、2001 年9月11日の同時多発テロ以後、多宗教間の対話 ということにいっそう関心を抱くようになったという ことです。これは、マレーシアの多様な民族と宗教 の人々が調和するための良い徴候であり、正しい 方向への前進です。一方、フィリピンのミンダナオの モロ族は、人口が500万人で、国内では少数派な のですが、フィリピンからの分離運動を行っていま す。ワディ先生は論文の中で、先生の祖国での難 しい問題を解決するための手段として、調停を行 うことを提案されました。先生方はお二人とも、民 族と宗教の違いを克服するための和解策として、 多宗教間の対話の促進を提案されました。

ユサント先生も論文の中で、グローバリゼーションに代わる策を提案されていましたが、前述のお二人のものとは異なります。ユサント先生は、自由化、近代化、グローバリゼーション、およびテロとの

戦いは、第二次世界大戦以後の新帝国主義を広める手段として欧米諸国によって利用されてきたと指摘されました。また、人権、民主主義、多宗教間対話というものにも言及され、それらは世俗的なものであり、従って、避けるべきであるとのお考えを示されました。

ユサント先生は、イスラーム文明の黄金時代を讃えられました。ギリシャ・ローマ文明を継いだ三大文明のひとつであるイスラームは、確かに、近代文明の誕生にすばらしい貢献をして来た文明です。

ユサント先生は、地球全体でムスリムの単一的なウンマ、つまり何世紀も前の統一カリフ制度に類似したものを築くことを提案されました。どのようにそれを達成するのかに関心があります。また、先生のご提案により、「(すべては)四海兄弟」という孔子の言葉や、キリストの同種の教えを思い出しました。ですから、ユサント先生のご提案は「グローバリゼーションに代わるものを見つける」という、このワークショップの主題のひとつに沿った内容です。

世俗化によって生じる政治的、社会的、文化的、 経済的な、カオス、不正、多次元的危機と戦うため の手段として、ユサント先生は「シャリーアでインドネ シアを救う」という運動を紹介されました。つまり 「社会のすべてのレベルに包括的にシャリーアを適 用して、インドネシアを多次元的危機の底から救う」 という運動です。また、ユサント先生は、インドネシ アのヒズブ・タハリール(インドネシア解放党で、この 意味を教えて下さった先生に感謝しています)が主 催した、非宗教的な主導者に反対し、シャリーアと

カリフ制度を支持するための、2004年9月11日に行 われた長征に1万人が参加したこともお話しなさい ました。これについても、その目標をどのように達 成するつもりなのか、私は関心があります。

ルネッサンス時代というのは、ローマ・カトリック教 会の成長が健全ではなかったという点で批判に値 する面もありますが、ユサント先生が提案されたよ うな「すべての宗教の包括的な拒絶」の時代では ありませんでした。ルネッサンスの人文哲学者であ ったエラスムスは、以後の宗教改革に大いに影響 を与えたため、「彼が卵を産み、その卵からマルチ ン・ルターが雛に孵った」と言われています。

結論として、第二次世界大戦以後のグローバリ ゼーションやその他の進展に、ユサント先生が批判 的である理由は理解できます。しかし、イスラームは、 世界中の人々のために、キリスト教やアジアのその 他の宗教と協力し合うことができると思うのです。

午後の発表のうち二つは、アジアの様々な宗教 の間で対話することを呼びかけるものでした。アジ ア人は、その宗教や文化的伝統がどうであれ、グ ローバリゼーションに代わり得る良識的で実現可能 な制度を実現するために、手を取り合って協力し ていくことができるのです。グローバリゼーションに 代わり得るもののために、共通のアジア的伝統の もとで互いに密接に協力しようという意志を持つ、 このワークショップのほかの参加者と、私はこの考 え方を共有しています。それがこのワークショップの 崇高な意義であり、それに対して、森孝一教授と CISMORのスタッフに敬意を表します。

【司会】 ありがとうございました。それでは引き続 きまして山本先生、お願いします。

#### コメント:山本 博之氏 (国立民族博物館)

ご紹介にあずかりました山本でございます。私 は国立民族学博物館に所属して東南アジアのナシ ョナリズムやエスニシティを中心に勉強しております

ので、そういった観点から幾つかコメントあるいは質 問をさせていただきたいと思います。

まず始めに、マレーシア、インドネシア、フィリピン の三つの国はナショナリズムの観点からどのように 見ることができるかを、簡単に二点お話しさせてい ただきます。

一点目は、この三つの国ではいずれもナショナリ ズムが重要な役割を果たしているということです。 この三つの国の特徴として、その国土の起源が植 民地国家にあることが挙げられます。植民地化以 前から王国は存在していましたが、植民地化の過 程で複数の王国を含む形で国土が設定され、その 国土に多様な人々が包摂されました。植民地経験 を共有する中で、これらの多様な人々が運命共同 体という意識を育てて、現在のネーションの形成に つながっています。このように、これらの三つの国 においてナショナリズムは建国の基礎として非常に 重要な役割を果たしました。もちろん、ナショナリズ ムが重要な意味を与えられているがゆえに周縁化 されてしまう人々が生まれるという意味で、ナショナ リズムには光と影の二つの側面があるのですが、 そのことを含めて、ナショナリズムはこの三つの国 において非常に重要な役割を果たしていると言う ことができます。

もう一点は、国民意識を育てたとはいえ、これら の三つの国の人々がそれぞれ単一のエスニシティ を持つようになったわけではないということです。む しろ、それぞれの社会はマルチエスニックすなわち 多民族的な構成を持っています。しかも、ただ多民 族であるだけではなく、それぞれの民族が国家の外 に同民族、あるいは同宗教のつながりを持っている という特徴があります。例えばマレーシアでは、主要 な民族としてマレー人、華人(チャイニーズ)、インド 人がいますが、いずれもイスラーム文明、中華文明、 インド文明の継承者であると見なされています。マ レーシアの各民族はいずれも外部社会とつながりを 持っているため、マレーシアの人々は常に世界を意

識しています。世界の中で、自分たちがどのように位 いと思います。 置づけられるかを意識しているのです。

リズムは、次の二つの性格を持っていると言えます。 一つは国内に目を向けて、国内の多様な人々をど う統合するか、どのようにまとめて一つの社会を作 っていくかということです。もう一つは国外に目を向 けて、世界の中で自分たちを正当に認知させたい という欲求です。

さて、そのような理解を踏まえて、それぞれの国 におけるナショナル・アイデンティティと宗教の関係を 論じたお三方のご報告を大変興味深く聞かせてい ただきました。以下ではお一人ずつ質問をさせて いただきます。

まずシャストリ先生のご議論については、私は次 のようなお話として大変興味深く伺いました。グロ ーバル化に対抗する手段として社会における宗教 の役割を強めることが考えられますが、その際に、 マレーシアではそれぞれの宗教が自分の影響力を 強めるために他の宗教と対抗するのではなく、宗 教間の対話を促進することで社会における宗教全 体の影響力を高め、それを通じて個別の宗教の影 響力も高めようとしたというお話だったかと思いま す。はじめはイスラームの復興現象に対応してイス ラーム以外の諸宗教が連携したけれど、それが後 にイスラームも含めた連携に発展していったという 経緯も非常に示唆的であるように思いました。

そのように理解した上で、今日のご報告には直 接出てこなかったかもしれませんが、その延長上の 問いとして二つお伺いしたいことがあります。一つ は制度面の話です。昨日来トランス・ナショナルな動 きが話題に上っていますが、宗教間の対話という マレーシアの興味深い試みは、国境を越えた関係 においてどのように応用されうるのでしょうか。フィ リピンの宗教間の問題についてのご報告もありまし たが、マレーシア以外の国においてどのように適用 の可能性があるのかについてお考えをお聞きした

もう一つは実践面の話です。東マレーシアのサ 以上のことから、これらの国々におけるナショナ バ州やサラワク州では、一つの民族の中にムスリム とキリスト教徒がいます。一つの家族の中にムスリ ムとキリスト教徒がいて、なおかつ家族としてのつ ながりが維持されているという事例が見られます。 このような多元的な宗教状況が見られるサバとサ ラワクがマレーシアの一員であることが、マレーシア の宗教状況にどのような影響を与え、マレーシアの ナショナルなアイデンティティにどのような貢献をして いるのか、もしお考えがあればお聞かせ願いたい と思います。

> 次にムハンマド・イスマイル・ユサント先生ですが 「解放党すなわちヒズブ・タフリール (Hizb-ut-Tahrir)はナショナリズムを拒絶する というのはと てもどきりとさせられる発言であり、ナショナリズムが インドネシア建国の基礎となっていると考える私の 立場では、このご発言をどう理解すべきか悩ましい ところです。ところが、その一方でご報告の中では 「シャリーアでインドネシアを救おう」という解放党の スローガンもご紹介くださっています。こちらの方は むしろインドネシアという枠組みを強めようとしてい るようにも聞こえます。

> このことを私なりにこう考えてみました。恐らくイ スマイル先生は、ナショナリズムと言ったときに世俗 主義的なナショナリズムを意味していて、それに関 しては拒絶するけれど、インドネシアというナショナ ルなアイデンティティそのものを否定するわけではな い、と。そう考えてよろしいですか、というのが私の 質問です。そしてそれに関連して、解放党の国家理 念においてインドネシアの非ムスリムはどのように位 置づけられるのかについてもお聞かせください。そ れからもう一点、これもやはりトランス・ナショナルの 話になりますが、解放党の理念はインドネシアとい う国家の枠を超えてどのように適応されるのかにつ いてもお考えをお伺いできればと思います。

最後にジュルキプリ先生のご報告については、

非常に重い内容のお話を伺ってしまったためにあ まり言葉がないというのが正直なところです。お話 を伺っていて私がこれまで疑問に思ってきたことが 一点、少し分かったような気がしたので、それにつ いてお話させていただきます。イスラームを媒介す る上でアラビア語は極めて重要な役割を担ってき ましたが、東南アジアでは歴史的にイスラームに関 する知識がマレー語に翻訳されてインドネシアやマ レーシアの人々に受け入れられたという経緯があ ります。それにもかかわらず、モロの人々がムスリム 性を強めようとするときにマレー語ではなくアラビア 語を媒介としようとするのはどう理解すればいいの かという疑問です。ジュルキプリ先生のご報告では、 ASEAN諸国は国家ごとの相互不干渉を原則とし ており、モロの人々はこれまで近隣諸国のムスリム から必要な支援が得られないと考えているため、A SEANの枠組みが有効であると考えていないとい うことでした。モロの人々がマレー語ではなくアラビ ア語を媒介としてムスリム性を強めようとしているこ とがASEANの枠組みに対する不信の表れである とすれば、少し分かったような気がします。ただし、 もしそうだとすれば少し残念な気もします。

そこでお伺いしたいのですが、東南アジアに住むモロの人々が、何らかの形で東南アジアの中に自分たちを位置づけ、そこに希望を見いだすことはできないのでしょうか。何か将来に期待が持てるような方向性を示していただけることを期待します。

#### ディスカッション

【司会】 山本先生、どうもありがとうございました。 まずは発表者にコメンテーターの質問に対するお 答えをいただいて、それから自由討議に入りたいと 思います。私もいろいろお話ししたいことはあるの ですが、私自身の立場は、ユサント先生の立場と 非常に近いものなので、今回発言は控えさせてい ただきたいと思います。

ただ一点だけ質問をさせていただきたいのです

が、今日はワディ先生のほうから「フィリピンのモロは、少数民族としてフィリピンという国民国家の中に組み込まれることによって、それまで持っていた東南アジア的な特性が失われつつある」というお話があったと思います。また、山本先生のコメントの中に「東南アジアの少数民族のエスニシティの特徴として、自分たち自身のエスニシティが自国内にあるだけではなくて、それが国家の外にある同民族、あるいは同宗教とのつながり、たとえば中華文明、イスラーム文明、インド文明、あるいは西洋文明といったものとのつながりを持っていて、その中で自分たちを位置づけていくという側面を持っている」という話があったと思います。

そこでシャストリ先生にお伺いしたいのですが、 キリスト教文明、あるいはシャストリ先生の場合、ご 自身がつながっているインド文明といったものとの 関係の中で、東南アジアにおける自分たちの地位 というものは何なのか。

そしてユサント先生のほうにも、インドネシアという文脈と、ウンマというイスラーム世界全体という文脈の中に、東南アジアという媒介項が入るのかどうか、という質問をさせていただきたいと思います。

コメンテーターからの質問と、私の質問と併せて、 まずお答えいただきまして、それから自由なディスカ ッションに入りたいと思います。

では、発表の順にまずシャストリ先生から、それからユサント先生、ワディ先生の順でお答えをいただきたいと思います。ではよろしくお願いします。

【シャストリ】 劉教授ありがとうございました。教授が提起された質問のひとつは、特に9月11日以後に多宗教間の対話が高まったことの理由に関すること、およびマレーシアのムスリム多数派の考え方に変化があったかどうかということでした。

はい、9月11日の結果、マレーシアのイスラーム学者 や活動家の多数が明らかに考え方を変えたと思いま す。でも、それを公の対話の中で、より熱狂的にイス ラーム主義の考え方を押しつけているかのように理解されては困ります。9月11日の出来事とその結果として欧米が発している議論は、イスラームについて正しくないイメージをある意味で広げているのです。

ですから、対話に参加しているマレーシア国内の団体やその同胞たちは、ともすれば微妙な問題をも含む多くの事項について、理解を促すための話し合いを持つことに対してより心を開いており、そうすることにより、世界のメディアやテレビの番組や新聞が煽っている、ステレオタイプ的なイスラームに関する多くの考え方を正そうとしています。そのことは良い方向への展開と見なされるべきです。

それでは、山本先生が提示された1、2の質問にお答えします。そのとおりです。質問の最初に言われたように、アジアの国の多くは若い国です。マレーシアは今年でまだ建国48年であり、国家として、また国家のアイデンティティの形成という意味では、それは長い年月ではありません。

マレーシアや他の国々が独立したとき、すでにある文脈が定まっていました。その文脈とは多様性でした。ですから、この「与えられた」中で、つまりこの多様性という文脈の中で、国家の統合や一国であることの意味や内実を見つけ出さなければならないのです。

マレーシアが取った道は、多様性を無くすべき 信頼し合うことによって集合的精神を高められるとではないという道です。実際、権力の共有、お互 いう要素が人間には備わっているという前提があいの関係を進めて行く上での合意の促進、そして ります。 つまり、献身的なキリスト教徒であること、ヒンドに多様性を役立たせるべきなのです。 ゥー教徒であること、仏教徒であることによって、私

ですから、先生の見解は正しいものです。そして 私が言いたいのは、今日までのマレーシアに関して は多様性が強調されて来ました。そのことは、グロ ーバリゼーションの負の影響に対抗するための、興 味深い逸話または手段です。というのも、グローバ リゼーションはえてして単一的な文化を求めるもの だからです。という訳で、私たちの国では多様性が 讃えられているのです。 この多様性の中での宗教の役割ですが、私たちが暮らしている文脈の中で認識する現実とは、この民族的アイデンティティの大部分が宗教と密接に関係しているということです。マレーシアでも、ムスリムではない残りの40%の人々は、ひとつの宗教から別の宗教へと移動することは可能ですが、それに問題が伴わないわけではありません。

というのも、民族性と人々の出身である文化もまた、長い宗教的歴史に密接に関わっているからです。ですから、インド人にはインド・ヒンドゥー教の文化、中国人には、中国系儒教/道教/仏教的文化があります。彼らは、キリスト教徒になることがあるかもしれませんが、彼らがキリスト教になると、私のように、キリスト教徒であることにある種のジレンマを感じるようになります。

自分は西洋的なキリスト教徒になるのか、それともアジアのキリスト教徒なのか。アジアのキリスト教徒なのか。アジアのキリスト教徒であるのなら、それはどういうことを意味するのか。どのような素養を頼りにすればよいのか。アジアの豊かな文化から自らの距離を離さずに、どのように信仰を表現することができるのか、などです。

ですから、これが争点となります。多宗教間の対話は、教義と教義をぶつけ合う対話ではなく、共同の生活を共有するための対話であり、そこには信頼し合うことによって集合的精神を高められるという要素が人間には備わっているという前提があります。

の国内すべての人々共通のビジョンを形作ること つまり、献身的なキリスト教徒であること、ヒンド 多様性を役立たせるべきなのです。 ゥー教徒であること、仏教徒であることによって、私 ですから、先生の見解は正しいものです。そして たちがいっしょに暮らせないなどということは、まっ が言いたいのは、今日までのマレーシアに関して たくないのです。それどころか、そうであることによ って、また私たちが表しているそれぞれの文化ゆえ バリゼーションの負の影響に対抗するための、興 に、私たちは前進することができるのです。

ですから、トランスナショナル、すなわち国境を越 えるということについての質問がありましたが、その とおりだと思います。民族的社会の場合、そのアイ デンティティは、マレーシア国内に留まらず、多様で、

様々な民族社会や宗教に富んだアジア全体を含 むものなのです。

質問があった、サバやサラワクの場合ですが、そ れらもまた興味深い実験だと思います。これら二つ の州の場合、マレーシアに加わったのは、ずっと後 【シャストリ】 東アジア的キリスト教が存在するか のごく最近の1963年のことです。したがって、この 国で行われている、国家的統一というすでに難し い実験の中にあって、他よりも更に歴史の短い地 域です。

もちろん、短所もあれば長所もありますが、これ ら二つの州では、人々の将来のために民族的な政 治組織を形成し、それを公の綱領として国家政府 に明示するということに成功しているようで、ですか ら、これらの地域社会の代表が政府に参加するこ とになるわけです。

マレーシアのような国では奇妙に見えることです が、政府は13の異なる政党の連立政権で、それぞ れが討議の場で各自の利害を提示し、国内の問 題をできるだけ合意によって解決しようとします。

ですから、サバやサラワクの多様性が消されて いるわけではありません。また、これら二つの州を 植民地化するような連邦法はひとつも施行されて いません。二つの州が西マレーシアから植民地化 されるのではないかという懸念から、最近いくらか の反対運動があったことを覚えておられるかもしれ ませんが、皆に参加の機会が与えられているので、 そのような動きも次第になくなりました。それで、貴 方の質問ですが…

【司会】 もう一度質問を繰り返します。今山本先 生へのお答えの中でかなりお答えになられたので すけれども、マレーシアという文脈とキリスト教とい う文脈の間に、アジアあるいは東アジアというもの の特徴があるのかどうか。アイデンティティの中にで すが、その点についてもう一度お考えをお聞かせ 下さい。マレーシアのキリスト教というものと、それ から大きなキリスト教世界というものの間に、アジア

のキリスト教、あるいは東アジアのキリスト教という ものが存在するのかどうかについて、ご意見を聞き たいと思います。

ですね。これは、いわゆる「異教間の輪」の中で常 に論議されていることです。ここでの焦点は、東ア ジアではなく、アジアのキリスト教です。なぜなら、 すべてのアジア人に共通の要素があるからです。

昨日指摘されたことのひとつは、世界の主要な 宗教がアジアで生まれ、アジアには何世紀にもお よぶ長い共生の歴史があるということでした。人々 は色々な方法を試み、色々な形に社会を進化させ ましたが、それによって多くの社会が破壊されてし まうということにはならなったのです。但し、アジア の国々を分裂させ統治政策を促進した植民地化 は、破壊をもたらした出来事のひとつでした。

ですから、国境を越えた団結があります。具体 的な例を挙げますと、キリスト教が発案している多 宗教的取り組みの場合、私たちは地域のムスリム の団体、ヒンドゥー教の団体、仏教の団体とも親密 に協力し合い、アジアの人々に関わる問題に対処 するためにアジアの団結を固めようとしています。 この傾向は高まっていて、グローバリゼーションの 影響によって更に加速すると思います。

【ユサント】 劉教授、山本教授、貴重なコメントを ありがとうございました。劉教授、私の意見では、 私の論文は過激でも、貴方が言われたような強硬 なものでもありません。率直に論述しようとしただ けです。私が思うに、曖昧だったり、物腰が柔らか かったりする論述よりも率直なほうが、実際に何が 起こっているかを理解するのに役立ちます。いずれ にせよ、先生のコメントには感謝しています。

では、質問にお答えします。まず、色々な思想に ついて、例えば、人権、民主主義などに関する思 想ですが、論文の中でそれらは世俗的な思想であ

ると述べました。人権についてですが、もちろんイ スラムは人権を非常に重んじる宗教です。生きる 権利、正義に基づいて審判され処遇される権利、 富を所有する権利、より良い教育を受ける権利な どです。

しかし、私の見解では、今や人権というものに 正確な価値観の尺度がなくなっています。たとえば、 姦通は性的欲求を表現する権利であると理解され ています。インドネシアでは、売春を意味する言葉 には、別の言葉が使われます。商業的セックス・ワ ーカーです。

これは、イスラーム的な見地から言うと、大きな間 違いです。なぜなら、姦通は禁止されていて、罰せ られるべきものだからです。姦通は性的欲求を表現 する権利ではありません。もちろん、性的欲求を表 現する権利はありますが、それは正しい方法で表現 されなければなりません。イスラムの戒律では、結 婚を通してです。ですから、今日の人権思想は、イ スラームの価値観から逃れるため、またはかけ離れ た世俗的思想であると私たちは理解しています。

民主主義についてですが、極めて重要な争点が あります。それは主権についてであり、誰に主権が あるかということです。主権とは、法律を施行する権 利のことです。主権は神やシャリーアにあるのでしょ うか。イスラームでは、主権は神、シャリーアにありま す。一方、民主主義では主権は人々のものです。し かし、イスラームでは、主導者たちが人々に選ばれ るのは、神の主権またはシャリーアの主権を実施す るためであって、人々の主権を実施するためではあ りません。ですから、この意味において、シャリーア は選択肢のひとつではなく、義務なのです。

この説明で、私が論文の中で述べたそれら(民 主主義、人権など)の思想が、本当は世俗的な思 想であることは明らかです。

ついてですが、ムスリムのウンマは解決策として可 能です。ユートピアの実現と多くの困難に直面する

ことは、別の次元の問題です。ムスリムのウンマの 統一を達成するのは非常に困難であることは、もち ろん私たちも認識しています。しかし、ウンマの統 一がユートピアの実現になると私は思っていませ ん。なぜなら、私たちにそれを示す根拠がクルアー ンやハーディスに記されていますし、私たちにはそ れを裏付ける歴史的な経験もあるからです。

二つの制約があります。ひとつは国内の制約で、 もうひとつは外国からの制約です。外国からの制 約とは、大国または超大国、今の超大国による制 約で、私たちが何をすべきで、何をすべきでないか を、超大国が私たちに決めさせてくれるかどうかで す。それが大きな疑問です。

二つ目は国内の制約で、それはイスラームのウン マについての認識による制約です。インドネシア国 内でのイスラームに関する認識には、興味深いもの があります。1980年代にカリフ制度の概念につい て私たちが運動をしたとき、インドネシアの主導者 の非常に多くがそれを拒否しました。劉教授が言 われたように、それが理想郷的だと言ってです。

しかし、今日までに、多くの重要な変化が起こり ました。アメリカがアフガニスタンとイラクに侵攻した 後、インドネシアのムスリム主導者たちは、ムスリム のウンマには私たちが自らを守るための大きな力が 備わっているということに気付いたのです。ムスリ ムのウンマを守り、そのような侵略から自分たちの 地を守るための力です。

では、どうやってそのような力を私たちは得るこ とができるか。このようにカリフの概念を認識する ことが、より意味のあることになっているのです。今 では、インドネシアの多くの主導者が、イスラームの カリフ制度は理想郷的なものではなく、必然である と認識しています。

次の質問は、「シャリーアでインドネシアを救う」と 第二の質問は、イスラームのカリフ制度、統一に いうことについてで、劉教授が例を挙げて欲しいと 言われたことです。多数の他のイスラーム国と同様、 私たちは非常に多くの問題に直面しています。ひと

つは、非道徳な文化、ポルノやポルノ的行為です。

インドネシアでは、反ポルノ法というものを制定し ようとしています。しかし、その過程で困難なのは ポルノの定義です。しかし、シャリアに目を戻すと、 この言葉の定義を容易に見つけることができるの です。このようにすることが、ポルノを減らすという目 的のために、「インドネシアをシャリアで救おう」を実 施するということの一例です。

そして、銀行による資金の貸付についてですが。 キリスト教をはじめとする多くの宗教が、利子を取 ることに反対していると思います。聖書や、プラトン やアリストテレスなどの古代の哲学者でさえも、貸付 金利の制度に反対しています。しかし、問題はそれ が今は金融制度の中心になっていることです。こ のような貸付により金利を取るという現在の銀行制 度が、インドネシアだけでなく、世界の金融危機の 大きな原因なのです。

しかし、シャリーアに再び目を戻すと、この問題に 関する明らかな説明とその解決策を得ることができま す。ですから、私たちはシャリーアの銀行制度を促進 して、銀行シャリーア法というのを制定しようとしてい ます。しかし、シャリーアの銀行制度がインドネシアの 銀行制度の主流になるには時間がかかるでしょう。 なぜなら、他の国と同様、私たちの国もまた、まだ従 来の貸付金利の銀行制度になっているからです。

「インドネシアをシャリーアで救おう」ということに関 するもう一つの例は、天然資源の管理についてでれたのです。 す。論文で述べたように、現在、天然資源管理の自 由化が進行していますが、それはすなわち世界的な 資本家たちがインドネシアの資源を搾取するために、 インドネシアに入って来つつあるということです。シャ リーアによると、天然資源は人々のものです。です から、政府や国が天然資源を管理すべきであり、そ れによる結果または産物は、人々に還元されるべき なのです。しかし、先ほど論文で述べたように、石 油やガスを自由化すると、それが民間企業や多国 籍企業に還元されることになるのです。

共に逃れるということを語るのであれば、この事 態から脱却する方法を共に模索するというのなら、 まず私たちは共通の敵を定める必要があり、私は 資本主義的イデオロギーを敵と見なすべきだと言 いました。なぜなら、天然資源や人的資源を搾取 しようとする彼らの野望によって、今日のような混沌 とした世界情勢がもたらされているからです。

例えば、合衆国によるイラクに対するあの酷い侵 略に皆さんは賛同できますか。アフガニスタンやイ ラクに侵攻すると決めたアメリカの精神とは何です か。キリスト教的精神ですか。カトリックの精神です か。どんな精神でしょうか。私は、資本主義者の精 神だと思います。そのような侵略に皆さんは賛同し ているのでしょうか。

していないと思います。ですから、確かに私た ちは有益な対話をしなければなりませんが、この世 界を更に悪化させる出来事や進行中の事態を認 識する必要もあります。現実に何が起こっているか に対する意図がなければ、話し合いの場で充分な 対話はできないと思います。

では、山本教授のご質問です。山本教授は、イ ンドネシアでは「インドネシアをシャリーアで救おう! を実施するのが困難ではないかと質問されました。 私の答えはイエスです。1970から1990年の間のシ ャリーアを実施するという動きは、非常に困難なも のでした。スハルトの時代には、犯罪とまで見なさ

しかし、事態は大きく変わりました。ヒズブ・タフ リールだけではなくほとんど、もしくはすべてのムス リムの団体が、今やシャリーアの実施を求めていま す。一例を挙げてみましょう。インドネシア・ムスリ ム・ウンマ会議が2005年3月に下した主要な決定 は、国と社会の問題に対する主な解決策としてシ ャリーアの実施を要求するというものでした。

では、ムスリムでない人たちはどのようになるか ですが、非ムスリムの人たちに関して何も問題はあ りません。なぜなら、イスラームには、多元的な社

会を治めるということにおいては、とても長い経験 と歴史的経緯があるからです。メディナの預言者モ ハメドの時代、メディナは多元的な社会でした。ま た、バグダッドのイスラム中央カリフ制度の時代も、 多元的社会であったし、エジプトも多元的社会でし た。ですから、私たちは多元的な社会にまったく問 題なく対応することができます。

イスラームの社会において、非ムスリムの人たち はイスラームによって守られ、教会やその他の礼拝 の場で自分たちの宗教を表現する自由が与えら れ、守られます。戦時下においても、それら礼拝の 場を破壊することを私たちは許しません。

四代目のカリフであったイマーン・アリは、非ムス すので、二つをまとめてお答えします。 リムの血は私たちの血のようであり、非ムスリムの 富は私たちの富のようなものであると言いました。 これが意味するのは、理由もなく異教徒を殺すこと は、私たちに許されないということで、また彼らを殺 すことも、彼らの富を奪うことも許されないというこ とです。ですから、ムスリムの社会における非ムス リムの人々の処遇に関して、何ら問題がないと重 ねて私は思います。

最後の質問は、国家のアイデンティティについてで した。そうです、現状では、イスラームの世界は非常 に多くの国家に分かれています。しかし、この状態が 静的な状態、変化のない状況だと思いません。むし ろ、動的な状況なのです。なぜなら、イスラームの世 界にとって国家というのが新しい概念だからです。イ スラームの世界に国家が登場したのは、第一次世界 大戦と第二次世界大戦の後のことです。それ以前 は、そのような国家はありませんでした。また、将来、 統一したいという政治的な意向があり、統一の必要 性がより認識さるようになれば、複数の国家が統一 することがあり得ると思います。ちょうど私たちが目に している、ヨーロッパの欧州連合のようにです。

的な状況であり、動的な価値観でもあり、常にある 種の過程です。もしかしたら、将来、何かが変わる

かもしれず、お互いにその変化を受け入れる用意 がなければならないのです。概念的には、イスラー ムのシャリーアに反しない限り、ムスリムの人々は、 各自の基本的なアイデンティティ、例えば服装とか、 建築様式とか、食べ物とかを守り続けることができ ます。例えば、色々なムスリムの国を訪ねますと、 それぞれが多くの面で異なり、それぞれが特別で、 特有のものであるということに気付くでしょう。あり がとうございました。

【ワディ】 山本先生と中田先生がそれぞれ言われ た質問は、非常に互いに関連した質問だと思いま

お気付きかもしれませんが、私は「喪失」という言 葉を使いませんでした。人格に「新たな層が加えら れる」という言い方で、昨日、フィリピンのイスラームの 特徴について語りました。これは、アイデンティティを 守って行くことの正当性を求める者であれば、当然 使うであろう表現です。例えば、フィリピンのムスリム の間で、イスラーム的論理とアラビア語の使用が広 がっていることにも反映されていると思います。

つまり、国家の言語としては英語とタガログ語が、 ある意味、支配的な言語になっていますが、ムスリ ムの人々はそれを単に受け入れるのではなく、英 語とタガログ語によって自分たちのアイデンティティ や民族特有の言語にも影響があると感じたのです。

ですから、彼らは別の言語であるアラビア語とい うイスラームの言語を用いることによって、そのアイ デンティティの探求を高めるための一つの方法にし ようとしています。ただ、私が心配なのは、彼らが (イスラーム以前の)土着の言語の保護や安定に立 ち戻ることがないのではないかということです。フィ リピンのムスリムであるモロ族の人々ですが、彼ら には少なくとも13の民族言語集団があり、それぞれ ですから、国家のアイデンティティというのは、動が異なる言語を持っています。しかし、彼らはイス ラームやアラビア語との方により共通性を見出した ため、それぞれの言語の保持や保護のことは忘れ

てしまっているのです。

言い換えれば、彼らの言語のイスラーム化、アラ ビア語化が起こっています。私が思うに、これはム スリムにとっては良いことでしょうが、長期的には、 古来の言語を損ねることになるということです。フィ リピンにおけるアイデンティティに関する政治的な動 きでは、このようなことが一定のパターンとして頻繁 に起こっています。

ある意味で東南アジアの外に仲間を求めるとい うこの傾向は、一方で世界的なイスラームの復活が 起こっていることにあると思います。そして前にも言 いましたように、もう一方には、東南アジアの国々が 国家という考え方に固執しているということがありま す。それらの国では、東南アジアのムスリムたちのイ スラームとしての団結という考えよりも、他国の国境 を尊重することのほうを優先するなど、主権を守るこ とに非常に重きを置くようになっています。

ですから、私たちの意見では、いわゆるウンマ やイスラームの団結には、実際、国家の主権という 考え方が介在し、それによる影響があります。この ためムスリムの人々、特にムスリムの運動は、隣国 からの支持はほとんど得られず、従って東南アジア を越えて中東に援助を求めて向かうということにな ります。そういうわけで、例えばミンダナオ島での紛 争には、東南アジア諸国連合のASEANではなく、 サウジアラビアに本拠を置くイスラーム諸国会議機 構が介入したのです。

というのも、ASEANの最重要課題は東南アジ ア地域の統一だからです。従って、これらの地域的 組織の中で少数派の立場はどうなっているのかと 言いますと、実はそもそも少数派にはいかなる立場 もないのです。なぜなら、加盟国は国家であって、 少数民族ではないからです。ですから、この制度 のもとでは、少数派はますます窮地に立たされるこ とになり、国家、近代化、そして後にはグローバリ ゼーションの脅威に単独で立ち向かうことを余儀な くされていると、私たちは感じています。

こういった状況があるので、東南アジア諸国連 合ASEANは、ミンダナオでのような紛争に対して、 ある種、優柔不断な感のある態度を取ります。する と、そこに付け込んで、大国が介入し隙間を埋め るということが正当化されてしまうのです。

ですから現在、ミンダナオでの事態をテロとの戦 いの第二戦線であるとアメリカは言明し、それによ り地域の安全保障が影響されています。つまり、 ASEANこと東南アジア諸国連合が少数派の人々 のことを優先していたなら、大国がやって来て、こ の地域に対する彼らの戦略地政学的利益を推し 進めるために、ミンダナオでの状況を利用するとい うことは正当化できなかったはずなのです。

東南アジアで起こった反乱を調べ、タイのパタニ 人の場合や、インドネシアのアチェ人の場合を比較 したのですが、タイ南部のパタニ人の場合でも、ア チェ人の場合でも、合衆国の介入が今より少なか ったということが分かりました。介入がより少なかっ たのです。介入がなかったとは言っていません。 少なかったのです。しかし、現在、特に9.11以後ミ ンダナオは、アメリカにとって非常に強い関心の的 となっています。アメリカとフィリピンが行っている、 継続的に行われている軍事演習についてお聞きに なったことがあるはずです。そのような軍事演習を 正当化するために、二つの理由が掲げられていま す。一つは、イスラーム協会といわゆるアル・カイー ダが、フィリピンの何らかの過激派集団と共謀する ために、多数入国しているという疑いがあります。 つまり、今はこれら真偽の疑わしい情報に基づい て、テロとの戦いが正当化されているのです。

もう一つの理由は、いわゆる「中国ストレス」です が、これについてはあまり強く言われていません。 しかし、アメリカが東南アジアに入って来て、ミンダ ナオを起点として利用し、その地政学および経済 的な覇権をこの地域で展開することを正当化する ために、国際テロとの戦いというものが使われてい るように見受けられるのです。

私の考えでは、長期的に見て、このことは地域 の安全保障に影響を及ぼすでしょう。例えば、最 近アメリカは70人のスパイを送り込んでいると明言 しました。これは、4、5カ月前のことで、フィリピン国 内だけについての数ですが、この発表は実にアメ リカ合衆国大使館が行ったのです。この人数は、 この地域のいわゆるテロリストの数を上回っていま す。なぜそんなに大勢のスパイなのでしょうか。な ぜ継続的軍事演習なのでしょうか。これでは、まる で同じ地域の他国がフィリピンに脅威を与えている かのようです。そのような脅威はまったく存在しな いのに、です。

なぜでしょうか。フィリピンにテロリストネットワーク らしきものが潜伏しているらしい中、それに対して行 うテロとの戦いが、この地域に対する大国の利害 を正当化するのに利用されているからです。このよ うになるのには、一部には、モロ族の問題など長年 に渡る問題に対して、地域の関係諸国が曖昧な態 度を取っていることが原因だと思います。

この曖昧さは理解できます。その理由は、アジア の国同士の間にも摩擦はあるからです。例えば、マ って歴史的な対立があり、それが、「フィリピン対マ レーシア | の関係における摩擦の原因のひとつとな っています。ですから、ミンダナオ紛争に関して、マ レーシアは曖昧な態度を取っているのです。監視 チームを送るなど、平和促進活動には参加していま す。しかし、いったん平和が回復された、少なくと も中立状態になった場合については、曖昧な部分 を残しており、フィリピンのこれらムスリム分離主義 者による祖国の確立の是非に関しては、サバの統 治権の問題にも影響があるため、はっきりとした姿 勢を示していません。

イスラーム会議機構の憲章にイスラームの団結のいます。ではお願いいたします。 原則が記されているにもかかわらず、また東南アジ アではイスラームの存在が非常に大きいにもかか わらず、支持が得られていないのは、このような地

政学的現実があるからです。

ですから、より大きな東南アジアという文脈で、 フィリピンのムスリムの立場を語る場合、このような 要因も考慮する必要があるのです。私の答えはこ こまでにしておきます。他の参加者から更に質問が まだあるかもしれませんが。ありがとうございました。

【司会】 ありがとうございました。

それでは、これから自由な質疑応答をしたいと 思います。どなたか質問、意見がありましたらどうぞ。 では、まず森先生から。

【森】 ワディ先生と、ユサント先生に一つずつ質問 があります。

ワディ先生にはユサント先生がお話しになったカ リフ制の実現を目指すことについて、ワディ先生に は、モロの立場からどのように考えておられるのか を、お聞かせ願いたいと思います。ユサント先生は、 インドネシアのいろいろなイスラームのグループで、 次第にカリフ制あるいはウンマの実現を目指すとい う主張が共有されてきたとお話しになりました。そ レーシアとフィリピンの間には、サバの統治権を巡 れをどのように、どういう手段で実現していくかが非 常に問題だと思うのですが、その実現の手段、や り方についても、インドネシアのさまざまなイスラーム グループで合意があるのかどうか。具体的には、あ る種、暴力的手段を使ってでも実現するということ に関しては合意があるのかどうか、この点について 教えてください。

> 【司会】 はい。今三人の方から手が挙がっており ます。まず、小原先生から質問を受けまして、その 質問に発表者からお答えをいただいたあと、見市 さん、それからソリヒン先生の質問に移りたいと思

【小原】 シャストリ先生とそれからユサント先生に 質問させていただきます。

シャストリ先生が紹介してくださいましたように、 マレーシアで行われている宗教間対話は、ほかの 国における宗教間対話と比べても、非常にユニー クだと思います。というのは、政府が主導して対話 を調整することは、他の国では、なかなか見られな いからです。

そこで私が聞きたいのは、だれが最も対話の必 要性を感じているのかということです。たとえば、キ リスト教をはじめとする少数派の宗教が、最も対話 の必要性を感じているのか。あるいは、政府が対 話の必要性を感じているのか。あるいは、ムスリム はどうなのか。先ほどの休憩時間の時、別の方か ら、政府が呼びかけても、なかなかムスリムは対話 のテーブルに着こうとしないということを効きました。 だれが対話の必要性を最も感じているのかという ことについてお聞かせください。

それからユサント先生に質問です。イスラームのウ ンマにとっての共通の敵が、キャピタリズムであるこ とをご指摘くださいました。これは私にとって、とても 興味深い点です。資本主義がうまくいっていないこ とは、多くの人が感じています。しかし、イスラームこ そが資本主義に対するオルタナティブになりうるとい う考え方は、どの程度共有されているのでしょうか。

たとえば、インドネシアにおいてどうなのでしょう か。また、資本主義に取って代わろうとすると、一 つの国だけでできることではありませんので、当然 トランスナショナルなものに、あるいはリージョナルな ものにならざるを得ません。では、東アジアや東南 アジアのムスリムの間で、イスラームこそが資本主義 に代わるべきだという考え方は、どの程度具体的 に考えられているのでしょうか。

おそらくそこにはムスリムが伝統的に持ってきた、 利子を排するという考えも関係すると思いますが、 資本主義に代わるための具体的なアイディアがあれ ば、お聞かせいただければと思います。

**【司会**】 では、まずワディ先生、ユサント先生、シ

ャストリ先生の順にお答えをお願いいたします。

【ワディ】 森孝一教授が提示された懸念、つまり カリフ制度の確立の提案に対するモロ族の見解に ついてお答えしたいと思います。私の意見では、 理論および概念としてのカリフ制度は、フィリピンの ムスリムをはじめとする、世界各地のムスリムにす でにある意味の影響を与えています。

しかし、その実施または確立の手段または方法 については、カリフ制度のビジョンを実現する方法 は各国に大きな違いがあると思います。フィリピン のムスリムの場合は、カリフ制度の確立を考えると いう段階にまだ至っていないと思います。カリフ制 度の確立ということを、ウマヤド王朝、アバシド王朝、 またはオスマン帝国のようなものとして描くというの であれば、そのような考えはまだフィリピンではされ ていません。

フィリピンのムスリムの場合、彼らのアイデンティテ ィの形成段階は、私たちの国家形成の段階よりも 前の段階にあることを思い起こしてください。ある種 の分類をするとすれば、国の形成が第一の過程で、 政府などの基盤や国家としての要素などがすでに 備わってからの第二の過程が国家形成の段階とい うことになるでしょう。

それに、これに加えて地域的な枠組みというま た別の次元の課題もあります。それで、カリフ制度 についての、私のインドネシアの兄弟による発表で お分かりになったと思いますが、カリフ制度という のは地域的な枠組みよりも更に高い次元のもので す。というのも、それは実質的にイスラーム世界全 体を含むものだからです。

しかしモロ族の場合、まだ国を形成するという過 程以前にあり、より結束力のある集合的な国民とし てのアイデンティティを形成することができたら、それ を国家に置き換えていくことができるのでしょう。し かし、彼らは、まだ第一段階にあり、国家形成の段 階を超えていないのです。彼らは、ある種の国の

確立をまず求めていて、それから、できるなら国家 を形成したいということなのですが、カリフ制度の 実現を描くこと自体が国家の解体を示唆するもの なのです。

しかし、カリフ制度とは何を意味するのでしょう。外、インドネシアには歴史的な経緯がないからです。 過程でしょうか、ビジョンでしょうか。戦略ですか、 それともそれ自体が目的なのでしょうか。私として は、カリフの構想とはイスラムの団結を構築してい く過程のことだと思います。フィリピンのモロ族は、 その構想、すなわち、いわば地球規模のウンマを 構築するその過程を、少なくとも理論的には理解す ることができると思います。

しかし、それが特定の制度の構築であるという こととなると、つまりそれ自体が目的になると、モロ 族にとって、それを受け入れるのは多少なりとも困 難になると思います。というのも、彼らはまだアイデ ンティティ形成の低い段階にあるからです。

とは言うものの、モロ族社会やフィリピンのムスリ ム社会の一部では、東南アジア地域内の、更には 東南アジア以外のムスリムと、私が言うところの「提 携 |を結ぶことができるかもしれず、それによりカリ フ制度の構想が徐々に実施されるかもしれません。 たとえ、それが自分たちの国家を形成するという願 いに直接効果がないにしても、です。

これが、フィリピンのムスリムたちや地域のモロ族 の考え方とカリフ制度、および一見矛盾しているよ うに見受けられるカリフ制度の実現が、ある意味調 和し合えるものであるという私の見解です。ありが とうございました。

【司会】 ユサント先生、お願いいたします。

【ユサント】 森教授、小原教授、ありがとうござい ました。どのような具体的な方法でカリフ制度を確 立するかという質問ですが、それはムスリムの主導 者とムスリムの団体のコンセンサスによってです。

まず、インドネシアには大きな問題があります。イ

ンドネシアのほとんどのムスリムにとって、このカリフ 制度という概念が馴染みのないものであるというこ とです。なぜなら、一部アチェや西スマトラが過去 にイスラームのカリフと関係があったということ以

私たちがインドネシアでしなければならない最も 重要なことは、人々の政治意識、特にイスラームの カリフ制度の概念に関する認識を高めることです。 この概念について、特定の公開討論会などで私が 話をすると、人々は変な顔をします。ときには、カリ フをカリフィアと混乱します。英語では何と言うので しょう。「論争」、カリフィアです。

カリフィアはカリフと似ていますが、意味がまった く違います。カリフィアは、論争のことです。カリフ はイスラームの政治制度です。ときには、元大臣で 女性のコフィファ・インダルパラサンサ(Khofifah Indarparwansa)の名前と間違えられることさえあ ります。

ですから、具体的な方法というのは、いかに 人々、特にイスラーム組織の主導者たちの間で、政 治的な認識を高めるかということです。アルハムド ゥーリラ(アラーを称えよ)、過去において、例えば 1980年に比べると、私たちは大きく進歩しました。 インドネシアのムスリム主導者のほとんどがイスラー ムのカリフ制度という概念を認め、賛同してくれて いますが、方法については異なる意見があります。

方法または手段は二つあります。一つ目は、政 治的努力または政治的手段で、二つ目は、人々を 通して、ウンマを通して行うというものです。これら 二つは、互いに完結し合うものだと思います。いず れの方法にも、主にインドネシアのムスリムたちがウ ンマに関するイスラーム的政治認識を持っていると いう社会基盤が必要です。

現在の私たちの課題は、いかにして中枢グルー プ(caders)を育成し、非常にたくさんの公開討論 会、セミナー、公開会議、金曜の祈り、また印刷物、 ちらし、雑誌などで、ウンマについて説いて、イスラ

ームの存在を高めて行くかです。金曜日ごとに発行されている小冊子「アル・イスラーム」は、毎週約700.000部がインドネシア全土で配られています。

また、一般の人々だけでなく、権力を持つ人々、 例えば軍の関係者の間でウンマに関する認識を高 めるにはどうすればよいかというのも課題です。数 カ月前、軍の元指揮官のRiyamizard Riyacudu 司令官と、これについて少し話し合う機会がありま した。司令官は、アル・カラン(クルアーン)とスンナ (アル・ハディース)がインドネシアに必要だという点 には基本的に同意し、そのように明言されました。 そのように言われました。ですから、先のセッション で私は、国内からと国外からの二つの制約がある ということを述べました。このうちの国外からの制 約という点で、私たちが自らの決定を下すことが許 されるのであれば、イスラームのカリフ制度が政治 的制度として必要であることをウンマに集中的に説 明することができ、将来に大きな進展が期待できる と思います。

問題は、外的勢力、特に欧米諸国が、私たちに 政治的決定をさせてくれるかどうかです。一つ例を 挙げると、アルジェリアでは、アルジェリアのイスラー ム政党であるイスラーム救国戦線が、初回の総選 挙で86%を獲得し勝利しました。しかし、その後ど うなったでしょう。この選挙結果は白紙に戻され、 イスラーム救国戦線は今も禁止されたままです。

このようなことは不公平だと思います。だから、このアルジェリアでの例のように、民主主義によって機会が与えられるのは非宗教的な政党だけで、イスラーム系の政党には与えられないということが、ときに起こるのです。ですから、私たちが自ら決定を下し自分たちの政治制度を作って行くということを欧米諸国が許すかどうか、これは大変重要なことです。

次に小原教授の質問で、共通の敵である資本 主義者についてですが、イスラームが提示している 代替案は貪欲なものではありません。貪欲でない のは、それがイスラーム的なものの見方に基づいて

いるからだと思います。誰もが資本主義に代わるものを提案することができます。時の経過とともに新たな機会が生まれ、その選択がこの世界、人々、そして多数の問題を解決するのに適したものかどうかが証明されるでしょう。

私たちには、個人の問題と公的な問題、つまり個人的な問題のほかに、公的な、経済的、政治的、社会的、教育的問題などを統制するための優れた法律が必要です。イスラームの信条では、神が定めたイスラームの法典により、私たちに優れた法律で統治された良質な社会が与えられ、私たちは正義と繁栄、そして良い生活を得ることができると信じられています。

資本主義制度や資本主義的イデオロギーがどれ ほど天然資源を搾取しているか、また私たちが多く の国で目にするように、資本主義の野望を満たす ためにどれほど他国や人間を搾取してきたかを、 人々に説明することが大切だと思います。

ベネズエラで起こっていることを見てみましょう。 これはキリスト教という宗教とは関係がないことだ と思います。というのも、興味深いことに、対立して いるのはブッシュとベネズエラのウゴ・チャベスだか らです。私が間違っていなければ、2人はキリスト 教徒とカトリック教徒です。これは、カトリックとかキ リスト教が原因で起こった対立ではなく、ウゴ・チャベスが自国をアメリカの資本主義的野望から守ろ うとしたその方法が原因で生じた事態なのだろうと 思います。

ですから、人類は願っています。世界により良い生活をもたらし得る、新たな制度の到来を世界中の人々が待ち望んでいるのだと思います。これで私の話を終わります。

【司会】 では、シャストリ先生お願いいたします。

代替案は貪欲なものではありません。貪欲でない 【シャストリ】 ご質問ありがとうございました。対話 のは、それがイスラーム的なものの見方に基づいて ということについて語るとき、それが、多数の次元

で営まれることであり、多数の次元で人々に影響を与えている生活の一部に関することであるというのは、皆が承知のことだと思います。社会が多様であれば、隣人同士の対話があり、職場で働く人々の対話、学校での対話などがあります。しかし、多宗教の対話とは一つの制度化された形のことであり、すでに進行していることを否定するものではありません。

誤解が存在する場合、制度化された形の多宗 教間対話は重要です。ですから、多宗教間対話と は、誤解について語り合うことです。問題の争点 を公の場に出し、そのような誤解をどれだけ話し合 うことができるかは、状況によります。争点の中に は非常に微妙なものもあれば、そうでないものもあ ります。しかし、様々な宗教社会の誤解を話し合う ということが多宗教対話の実態としてあることは重 要なことです。

誤解に至る経路が存在するという前提があります。もちろんあるのかもしれません。宗教に関する偏見や誤解にまつわるエネルギーの多くは、政治的な方向に向かいますが、政治家たちはそれを利用して、有権者の代表としての自分の立場を正当化します。ですからマレーシアの場合、政治的に利用されたために、まだ解決されていない誤解がさらに深まることになり兼ねないような問題があり、それらは自動的に「微妙」な問題として分類されることになります。

マレーシアの少数派の経験を通して、私たちはこの側面での改善が必要であるということに気付いたのです。宗教的主導者たちが互いに友好関係を結び、現行の政治の実態に対抗し、自らが重要だと感じる事柄を話し合えることが必要なのです。話し合われるのは、異なる宗教間の関係についてかもしれませんし、公共政策に対する共通の姿勢であったり、多宗教内の異なる団体のことであったりするのかもしれません。

そこで、貴方が多宗教間対話は誰にとって最も

必要なものなかという質問をされました。言うまでもなく少数派です。けれども、この発言には但し書きが必要です。なぜなら、お聞きいただいたように、マレーシアにおいては、人のアイデンティティは民族だけでなく宗教にも関わることだからです。多少宗教的な政治の話し合いが可能なのであれば、政府内で多宗教対話を実施することができます。マレーシアの現政権は多様性に富み、キリスト教徒である大臣が5人います。マレーシアのキリスト教徒の割合は9%なのに、5人いるのです。

政府内には色々な民族団体の有権者を代表する、キリスト教徒、仏教徒、ヒンドゥー教徒がいて、 決定の場には決議に参加することができる政治家がいるので、内閣の中で話し合われる事項もあり、 それが解決を必要とする微妙な問題なら、首相と の話し合いが直接持たれることがあります。

それで、私の姉妹がここにいらして、残りの部分は彼女が答えますから、私は答えの一部だけを言いますが、重要なのは、ムスリムがそれらの話し合いの場に参加していないのはなぜかということです。

政治的な現実と社会的な現実は区別しなければならないと思います。マレーシアでは、様々な次元での共生が支持されていますから、社会的な現実では対話が常に行われています。ここにおられる私の姉妹に話しても分かるように、色々なところを私たちは訪問し、お互いに祝い合う祭りもたくさんあります。しかし、それが効果的な対話なのか、そうではないのかは、新たな問題であり、別の問題なのです。

そこで、イスラームとイスラームによる参加についてですが、このことに関しては、マレーシアがどのような状況の中にあるかを理解する必要があります。 ムスリムにとって、政治と宗教は一体です。政府のムスリム代表者もそのような立場を取っていますし、ムスリムを代表する立場を取っています。

ただ、マレーシアには、国が主催する、つまりイスラームの方法に則って政府が組織した制度がいくつも



あります。例えば、教育とかイスラームの大学を組織 化するとかです。そのような場合、他の少数派の人 たちが対話に参加すると、彼らは「私たちは政府と対 話しているのだろうか、それともイスラームと対話してい るのだろうかと自問しなければならなくなります。

ここが難しい点です。国が関わっている以上、 政党は人種や宗教を代表しているわけですから、 対話はすでに連立という形の中で行われていま す。従って、政府内の最高レベルの意思決定機構 ですでに対話が行われているのであれば、別のレ ベルで対話を更に行う理由がないというのが、答 えの一つです。

マレーシアの多宗教運動の中で促進することが求る方法です。 められているのは、単に市民的自由や、キリスト教徒 の権利、ヒンドゥー教徒の権利、ムスリムの権利、仏 教徒の権利だけではありません。それら自体は重要 で、これからも私たちが隣人同士として平和に共生し 続けるために取り組んでいかなければならず、政治的 な解決策を見出していく必要のある事柄です。

しかし、マレーシアのアイデンティティと統一を形 成するのになくてはならない要素があります。それ は様々な人々の間の友情と信頼であり、ある者が 献身的で敬虔なヒンドゥー教、仏教、イスラーム、キ リスト教の信者であるということは、必ずしも他者と 対立する、対立しなければならないということでは ないという考え方です。

それぞれの宗教的伝統には充分な精神的潜在 力があり、それをうまく活用すれば、他者との平和 で愛情ある関係を築くことができます。それは困難 な道のりですが、必要な道のりで、私の論文の最 後に述べたように、政治的な次元でだけでなく多 宗教という次元においても、何らかの是正が必要 だということに関するイニシアティブを私たちは提示 は欠けているのです。

ですから、すべての問題を政治的問題にする必 要がないということを、私たちは政府、そして中には

政府の機関としての資格を持つ正式なイスラーム団 体に訴えています。あらゆる種類の問題について、 政治的な解決策だけではなく、政治を超えた側面 の解決方法も話し合うことのできる多宗教会議が 必要なのです。

例えば、仏教の寺院とモスクはどれほど距離的 に離れていなければならないか、というような場合 のことです。このようなことは、規制して30メートル とか50メートルとかに決めることはできません。別 の方法による解決を要します。その地域を考慮し、 その州を考慮し、その地域の人々の過敏性を考慮 するのです。つまり、そこのすべての要因を考慮す

これらの問題やこの考え方が非常に重要なので す。では、ムスリムがなぜ完全に社会に統合していな いかですが、それについては、私の姉妹がイスラーム としての見地からお答えするほうがよいと思います。

【司会】 終了予定の時間が過ぎていますので、見 市先生とソリヒン先生、簡単にコメントをお願いい たします。

【見市】 はい、ありがとうございます。時間もあま りないのでポイントを絞ってイスマイルさんに質問を したいと思います。

第一にイスラーム銀行についてです。イスマイル さんは、非常にポジティブにとらえられているような コメントをされていたと思うのですが、インドネシア、 欧米でもそうですが、今イスラーム銀行をあるいは シャリーア部門を作っている銀行を見てみますと、 今までの銀行と変わらないわけです。今まであっ た既存の銀行が、シャリーア部門を作っているだけ で、イスマイルさんがおっしゃるような資本主義に対 しました。この多宗教という次元が私たちの国でが立てるような、あるいは資本主義に取って代わるよ うな制度として、イスラーム銀行が出てきているよう には思えないわけです。

非常に荒っぽく言えば、銀行と顧客との関係が

少し変わるだけであって、実際、銀行が行っている ことは非常に純粋な、今の国際的な資本主義のシ ステムにのっとったような経済活動を行っているわけ です。これにイスラーム的な制度を導入することが、 資本主義に対抗するようなことにはなっていません。

第二に天然資源の管理についてです。天然資 源は、インドネシアは石油やガスが非常に豊かなわ けですが、イスマイルさんは、天然資源というのは人 民のものであり、これが国際企業によって搾取され ているとおっしゃっていました。さらに、具体的にプ ルタミナという国営企業のモノポリーを解除するよう な政策が行われたことについてお話しになりました。

このような、プルタミナ、国営企業の独占の解除 は、私自身も個人的に反対です。そして、天然資源 は人民によって管理されるべきだという意見は、イ ンドネシアの普通の政治家、例えばユスフ・カラ副 大統領なども同じような発言をしますから、イスマイ ルさんの意見は特別にラディカルなわけではないと 思います。しかし、国営企業プルタミナのモノポリー の解除は、インドネシア人自身が民主化の結果とし て選んだことです。これは国際的な圧力があった わけではありません。

私はなぜプルタミナの独占を解除することに反 対するかと言えば、これによってプルタミナの国際 的な交渉力が弱まって、効率的な天然ガスの販売 をできなくなっているからです。

一部の政治家は、「インドネシアは燃料が不足し ていて値上げをせざるをえないので、天然ガスを国 内需要に向けるべきである | と述べますが、こうい う意見は感情的で非現実的です。なぜならインドネ シアには、天然ガスの需要がほとんどないからです。 天然ガスは、その後ろに使う工場などがないと、使 えません。ですから、インドネシアは国際市場で天 然ガスを売らざるをえないわけです。売らないと、イ ンドネシアの人民のためにならないわけです。

プルタミナが独占を解除されて起こったことは、 国際企業による搾取が強まったわけではありませ ん。独占を解除することによって、国際市場で売れ なくなったのです。そのかわりに中国とかほかの国 から、欧米あるいは日本が天然ガスを買うようにな ってしまっています。そういう意味でインドネシアの 民主化の結果起こった、国営企業プルタミナの独 占解除が、インドネシア人自身のものになっていな いような現実があるわけです。

具体的に事例を見てみると、もちろんイスマイルさ んが言われるようなさまざまな搾取が起こっているわ けですが、このペーパーの中に書かれている事例を 取り上げれば、それは正しくないと思います。

【司会】 イスマイルさんに質問に答えていただく時 間がありませんので、申し訳ありませんが、昼食時 間の間にでもお話いただければと思います。

では最後に、ソリヒン先生の方から手短にコメン トをお願いいたします。

【ソリヒン】 議長、ありがとうございます。 実は、私 は自分の意見を言う機会が来るのを今か今かと待 ち望んでいました。とにかく、この重要な主題につ いて私の意見を述べる機会を与えてくださったこと に感謝します。実のところワークショップへの参加 は僅かですが、今聞いていたことは、最も興味深 いものでした。

もちろん、総合的なコメントだけをさせていただ きます。最初のグローバリゼーションの問題につい てですが、グローバリゼーションの問題に学者たち の多大なエネルギーが費やされ、注がれているの は事実です。昨日から今日にかけてのすべての論 文で、グローバリゼーションの問題が大きな破滅的 要因として捉えられていたようです。

実は、グローバリゼーションについて賛否両論あ るだろうと思っていました。ところが昨日以来、すべ ての発表者が、グローバリゼーションに関する考えを 述べるときには、常にそれを欧米またはアメリカに関 連付けて語り、欧米を政治的な存在として見なすと



同時に、アメリカを政治的存在として見なしています。

学者として、私たちは公平でなければならないと 思います。アメリカを本質的に政治的な文脈だけで 見てはいけません。私たちはアメリカを文化的アメリ ても、政治的な意味の欧米としてではなく、文化的 な欧米として見なすことができるのかもしれません。

グローバリゼーションが、特にアメリカによって政 治の道具として利用されているという問題もまた、 主としてアメリカの主導者に関連した問題なので す。このセッションの主題は、グローバリゼーション の挑戦に対抗するための宗教の多様性にあります が、アメリカが特に第三世界をグローバリゼーション へと導いていることは、アメリカ国内の宗教団体か らの抵抗も受けていることも考慮に入れる必要が あるのではないかと思います。

これに関連して、世俗化の問題についてムスリ ムの学者たちは、それがグローバリゼーションや欧 米化に密接に関係があるとしていますが、イスラー ム以外の宗教にも世俗化の影響は及んでいます。

私が拝聴したお二人の発表者は、世俗化の問 題によって影響されているのは、主にムスリムだけ かのように言われました。私が間違っていなけれ ば、キリスト教も同じ問題、つまり世俗化の問題に 直面しています。ですから、異なる宗教団体が共 有し、協力し、この世俗化の問題に対処して行くた めには、どのような定式が適切であるかを模索する 必要があると思います。

イスラームから見た世俗化というのは、イスラーム でない視点から見た世俗化と異なるのでしょうか。 それは私たちが取り組まなければならない問題で す。また、これも私の見解ですが、この問題を特に 将来のCISMORワークショップの課題にするのは どうでしょうか。というのも、宗教または多宗教の対 話を促進する制度は非常にたくさんあります。

対話の多くは国連の傘下にあり、日頃から主催さ れている公式のものです。しかし、それら対話の場 の多くには、私の知る限りでは、政治的主導者が 参加していません。過去に行われた多宗教対話は、 主として学者の会議であったように思えます。

そして、そのような会議の終わりには、学者たちは カとして見なければなりません。同時に欧米につい 学者として助言を呈しただけです。その後その助言 は、特定の団体、おそらくアメリカの団体、またはアメ リカの人々に伝えられました。ですから私の見解で は、次のことが重要です。将来の多宗教間対話で は、それがこのようなワークショップであれ何であれ、 特定の国の政治的主導者に参加してもらうことを考 えてみるのが効果的ではないかということです。

> 1人例を挙げましょう。 ブッシュ氏です。 私が思う に、ブッシュ氏は、ムスリムおよびアメリカ国内のキ リスト教徒からさえも、悪者として見られています。 しかし同時に、彼は自らをキリスト教原理主義者で あると繰り返し宣言しており、多くの場でこの言葉 を使っています。イラク侵攻の決定を望んだとき、 ブッシュ氏は「聖戦 |という言葉を使い、そのことは 様々な団体や宗教学者の批判を浴びました。

> この多宗教間対話に将来的には、地域レベル であっても世界レベルであっても、地域の政治主導 者が参加できれば、対話がより効果的なものにな るでしょう。

> では、私はインドネシア人ですので、インドネシア の問題について語りたいと思います。しかし、イン ドネシアに対する私の思いは、例えば、ユサント先 生のように強くないかもしれません。私はもう何年 もインドネシアから離れています。しかし、スハルト 後の政権には、民主主義的開放性などがあり、そ の状況を私はずっと観察し追い続けています。

> もちろん、様々な宗教団体が開放的に自らの宗 教を表現しようとしたりしています。興味深いのは、 ユサント先生が取り上げたカリフ制度の概念です。

> 私はこのカリフ制度の概念について、政治的な 視点からではなく学術的な視点から述べます。カリ フ制度の概念は、必ずしも政治的なレベルの概念 とは限りません。しかし、現時点では、政治レベル

のカリフ制度を熱心に論ずるインドネシアの若者の グループがたくさんあります。彼らが間違っていると 言っているわけではありません。彼らにはそうする 権利があるし、彼らは正しいのかもしれませんが、 おそらく慎重さをもって進まなければならない長いが、東南アジアで教育を受けたマレー系ムスリムと、 今後の道のりがあります。この状況は、インドネシア だけではなく、ムスリム世界全体にも言えることで、 また、世界各地のキリスト教社会でも同じことがあ るのかもしれません。

ムスリムが現在、直面している問題には、多くの ムスリムが自分たちの宗教を充分理解していない ことがあります。これはキリスト教でも同じことがあ 徒であると自負していながらも、理解が足りないた めに、消極的な信徒であるにすぎないという場合 全く違いますが、中東のエジプト以外のムスリム世 が多くあります。

治的概念を根拠とすると、他の者たちが聞きなれ ない見解の原則になり得るのです。そういうわけで、れるべきイスラムの青写真と考えたがるのです。 一つ例を挙げてみたいと思います。

カリフの概念というのは、必ずしも制度ではなく、 政治的文脈のものであるとも限らず、個人的レベル でも成立するものです。個人的レベルでは、自分 が良い行いができるか、カリフとして自らを呈するこ とができるかを自問します。英語でカリフは「代理 人vicegerent」と訳されますが、それは個人のレベ 【司会】 これでセッション3を終了いたします。あり ルのものであり、真実を確立し、他者に正義を施し、 他者に公平であるという精神を持つ個人的なレベ ルの認識のことなのです。

カリフの概念というのは、色々な形で拡大できる と思います。私たちは、ムスリム世界でも起きてい る国粋主義が、カリフ制度に完全に反することであ るという考えは否定しません。カリフ制度に完全に 反するのではないにしても、完全に準拠するもので はありません。国家レベルでは、状況が入り組ん でいるため、かつてのようなカリフ制度を実現しよ うとしても、これまでとは異なる文脈のものとなるこ

とがあると私は思います。

もう後2分話させてください。これ以上だめですか。 1分ですね、分かりました。最後に、フィリピンのムス リムについて話します。私の兄弟であるワディ先生 中東で勉強し、帰国の際には中東団体に関する異 質な実態を持ち帰ったようなムスリムとでは、考え方 に違いがあることを教えてくださいました。

ですから、このような場合、中東的なムスリムの文 化的概念と東南アジアにいる人々の文化的概念を 区別する必要があります。私は論文を書くために、 アラブのムスリムとアラブのキリスト教徒の関係につ るのかもしれません。自らを最も賢明なキリスト教 いて詳しく調べました。エジプトではキリスト教徒は 「コプト」と呼ばれていて、他の中東諸国とは状況が 界では、多元的な社会というものが存在したことが このため、私が思うことですが、カリフ制度の政 ありません。社会の多元性というものを経験したこと がないので、彼らは多元的でない社会こそが適用さ

> このようなことについて、私たちは区別をする必 要があります。かつて彼らは分離の必要性を説き ましたが、だからといって、イスラムという宗教のそ の特定の側面を私たちが放棄するという意味には ならないのです。ありがとうございました。

がとうございました。

#### 国際ワークショップ 第4セッション

### 東アジアの将来と宗教

司会 / 小原 克博(同志社大学大学院神学研究科教授)

表 「東アジアとグローバリゼーションの挑戦 ■発 価値観とアイデンティティの保持における一神教の役割」 **ソヒリン・ムハンマド・ソリヒン**(マレーシア国際イスラーム大学)

「代案的世界化のための東アジア宗教文化の役割と提案

―韓国キリスト教の視点から―」

李 正培(監理教神学大学校)

「宗教と国民意識―フィリピンの場合」 **ホセ・マリア・マナリゴッド・クルス**(アテネオ・デ・マニラ大学)

- ■コメンテーター/高 師寧(中国社会科学院) **臼杵** 陽(日本女子大学文学部教授)
- ■ディスカッション

### 東アジアとグローバリゼーションの挑戦 価値観とアイデンティティの保持における一神教の役割

マレーシア国際イスラーム大学 ソヒリン・ムハンマド・ソリヒン Sohirin Mohammad Solihin

#### 序論

この論文は、地球規模の諸問題に対する一神 教信仰の役割について考察を試みる。それぞれ の宗教は倫理や道徳を重視するのに伴い、それら を人間の命のあらゆる側面に拡大するという意味 を帯びてくる。この論文では、グローバリゼーション の課題に対する新しい戦略として採用される宗教 的規範について考察する。東アジアの人々は様々 な宗教信条に従うため、そうした規範を採用すれ ば、社会経済的および政治的発展に代わる新しい 手段となるかもしれない。現在、人々が精神的滋 養により人生の修正を試み、東アジアの特定の宗 教が宗教復興を目の当たりにしていることは必然の ことである。したがって、論理的な結果として、彼ら の文化、そして生活様式までもが宗教的な生き方 に合わせて変わってくるであろう。また、グローバリ ゼーションの定義、歴史、現在の傾向、そして、可 能な協力関係の追求におけるイスラームなど一神 教の役割に焦点を当てて考察する。

#### グローバリゼーション:定義と展望

一神教の役割を論じる前に、宗教信仰の特定 の側面にとっては脅威ともなり得るグローバリゼー ションの問題を先に取り上げるのが適切であろう。 一般的にグローバリゼーションとは、ある事柄を世 界共通基準に従って行う過程に関連するものと理 解されているい。この過程は、各領域が地球規模レ ベルで露出されることを条件として、様々な領域に 拡大することができるとともに、土着文化の要素と

矛盾することもある現代性のいわゆる世界共通基 準を受容する、境界のない関係と見なすことがで きる。別の観点から言えば、グローバリゼーションは、 商業、投資、通信、観念の分野において国家間相 互依存に関連している。以上の定義を見てみると、 実際には、そうしたことはすでに数百年前に出現し ていた。グローバリゼーションという言葉は、今で は時代遅れと見なされている地域文化に代わって 地球規模文化を促進するために導入されたようだ。

新たな千年紀直前にこうした新しい展望をもって 「グローバリゼーション」という言葉を誰が最初に使 ったのかははっきりしない。いずれにせよ、グロー バリゼーションは、知識人や学者が最善を尽くす、 概念的再定義の主題であったようだ。以前グロー バリゼーションが暗示していた言葉は、人々が文化 的・地理的辺境へ何を普及させたいかに応じて、 国際化または普遍主義の観念に関連付けられるこ とが多かった。例えば、ギリシャ哲学者の考えが広 く行き渡ったのは、今日我々が知っている科学的 進歩の出現よりずっと前であった。近代的な伝達 手段を使用することなく、彼らの哲学的観念は主知 主義の世界で各人の心に届いた。非常に興味深 いことに、過去に遡るグローバリゼーションの根源 は、異なる地域の人々の間の商業交易だけに関連 していたのではなく、異文化間のつながりにまで展 開していた。

#### 知的襲来

人間は、広い宇宙を明確に理解する能力を持

つため、他の生物に対する優位性を認めなければ ならない。神は人間に知性を与え、それを活用して 他人と交流できるようにした。この世界は、定住の 地、進歩と善性を達成する競争の地として人間に 支配されており、このことから、アダムの子孫たちは 最高レベルの達成を目指して懸命に努力する。時 間とともに、いかに地球を安定させ、いかに他人と 交流すべきかを熟慮した結果、思考の多様性が生 じた。人間同士の哲学的競争によって、当然なが ら衝突、時には緊張が起こることもある。人間にエ ゴイズムの傾向があることは意見が一致するところ であるが、この傾向は、考えをさらけ出し、既存の 問題を克服するのにも役立つ(2)。

つけ出す能力をすべての人間が平等に備えている わけではなく、人間に様々な知的能力を与えられ ていることは自然界の法則の一部である。主知主 義の成果が何であれ、それは他人に広められない 限り無用のものである。このことから、グローバリゼ ーションは、推進される観念の基本的課題、つまり 先進知識の成果に関連する。社会学の専門家は、 人間は孤立したら生き永らえることはできないと主 張する。この意味において、社会政治、経済、軍 事、医療、数学/幾何学、芸術、美学の各分野、 さらに形而上学的分野における知的相互作用は、 グローバリゼーションの過程と見なすことができる。 したがって、ここで考察する主題は一般的に、広範 用にわたる地球の人々の相互作用に関連するもの である(3)。

前に述べたとおり、「グローバリゼーション」という 言葉は、すでに出現した現象の発展期間を反映す ると言うことができる。おそらく、思考の変化過程と その成熟のため、この言葉は別の重点から再紹介 されてきた。それは、宇宙、生命、社会に対する人 間の姿勢として一般に理解されている「philosophy:哲学」という言葉と同じである。しかし、ギリ シャ人が用いた哲学という用語の起源は、知識を

知識のために追求することに関連している。したが って、ギリシャ人による哲学はあらゆる理論的思考 から成り、芸術、科学、宗教を含む (4。

考えることに最大の努力を払う人々はグローバ ル化の可能性があり、知性を利用して得た考えは、 必然的に他人に影響を及ぼすことになる。注目に 値することは、哲学的観念を実行できるのは政策 の採用しかなく、それは多くの場合、国家によって 遂行されるという点である。人々は社会的生き物と 見なされるため、社会的秩序を維持するためにリー ダーシップ・メカニズムがどうしても必要であり、この 考えは、人間は自分たちの利益を得るために人間 同士でグループを形成するという事実にも現れて しかし、地球規模で実証される偉大な観念を見いる。これは、ギリシャ哲学の中でも特に、西洋文 明に影響を与えた芸術、建築、政治の分野に見る ことができる。他人に影響を及ぼす過程は、グロ ーバリゼーションと切り離せない。西洋植民地化の 歴史も、世界の他の部分を征服することに関連す る観念を表している。彼らの存在は、「後進状態の」 先住民を犠牲にした植民地での支配と天然資源 の搾取につながることが多い。

#### グローバリゼーション小史

1000年から1500年の間に、グローバリゼーショ ンはインド洋と南シナ海を分ける土地においてす でに根付いていた。それは国際交易を超えて拡大 した。というのも、宗教、文化、技術の伝播を含ん でいたからである。当時、アジア地域のこの特定地 域は最も動的な地域であったと言ってよいであろ う。海上貿易を通して、ムスリム商人はネットワーク を支配すると同時に、その機会を利用して自分た ちの宗教を布教した。マラッカは商業と文化のグロ ーバル化の中心となった。さらに、中国人も海洋貿 易網を利用して、イスラームの伝播など、アジア全域 での文明交流を認めた。我々はこれを文化的グロ ーバリゼーションと見なす。

そこで指摘したいことは、世界の他地域との商

業的接触の拡大を主な特徴とする今日のグローバ ならしをしてくれたおかげである。ある中国人僧侶 リゼーションは、すでに何世紀も前に海上および陸 上で資源を輸送するために発達していたという点 である。次第に、事業の拡大に伴って、他国との 文明的接触も生じた。このことは、仏教がインドか ら交易経路に沿って中央アジアを貫き、チベット、 中国、日本、さらには東南アジアにまで広まったこと からわかる (5。別の例としては、紀元前200年から 西暦1000年の間に、中央アジアから南西アジア全 体に広がり、中国からインド、西アジア、地中海を結 ぶいわゆるシルクロードに沿って発生した取引関係 がある。商品、人、文化的観念が中国、インド、ヨー ロッパまで広く行き渡った。中国の有名な工芸品 である絹や磁器はバグダッドと地中海東部の港か ら運ばれ、その後ローマに届いた。インド洋は、 1000年から1500年の間に陸路より重要になった が、東南アジアと中東とのつながりを大いに拡大し、 アラビア、ペルシャ、インドからの商人は東アフリカ 海岸へ行けるようになった 6。

次の段階はグローバリゼーションの初期段階と 言えるが、1250年から1350年までのモンゴル人に よる拡張と切り離せない関係にあり、その時期、モ ンゴル人はシベリア、朝鮮、ロシア、東ヨーロッパ、 アフガニスタン、ペルシャ、トルコを強力に征服する と同時に、中東のアラブ文明の他の部分を破壊し たい。当時のモンゴル帝国は、弱小国を犠牲にし て、領土さらに文化的領域までも拡大するグローバ リゼーションの動作主であったと考えられる。国際 貿易や植民地拡大の歴史と過程の分析から、グロ ーバリゼーションは主に、列強の手による世界の特 定部分の征服に関連していることがわかる。

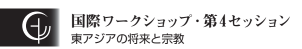
グローバリゼーションの現在の傾向に関して、西 洋は科学と技術の進展から莫大な利益を獲得して きた。全盛期のモンゴル帝国は、その支配力を利 用して東アジアから西ヨーロッパへの技術移転を許 可することができた。中国も世界の他地域との交 流を通じて利益を得たが、それはモンゴル人が地

は東アジア人として初めて、ローマ、英国、フランス を訪れた。こうしたモンゴル統治者による門戸開放 政策により、他にも多くの中国人がペルシャ、イラク、 ロシアへの定住を許された。

現在の先進国は、知的層が世界の他地域から ヨーロッパと北米へ「頭脳流出 したため、大いに 利益を得てきた。同様に、モンゴル帝国の時代の 人々の移動を見てみると、14世紀、中国のモンゴ ル統治者は、西および中央アジアからのイスラーム 徒や少数のヨーロッパ人など、外国人をおおいに頼 りにし、国際行政業務に当たらせていた。イタリア 人旅行者マルコ・ポーロは、17年間中国で政府業 務に従事していたと認めている。1200年代のモン ゴル文明発展にも関わらず、彼らの帝国は(多くの 歴史家が予測したように)他の国に比べて長くは続 かなかったが、それは海上商業の発展を活用し損 ねたからである。

#### イスラーム主導権

より大規模なイスラームの普及は8世紀から15世 紀の間に起こり、その当時、この宗教はアラブ中核 地帯の境界線を越えて強力な拡張を見せた。ムス リムは、中国やバルカン半島諸国など地理的に離 れた地域に入り込むことができた。世界の他の地 域におけるイスラーム文明の発展を通して、イスラー ム学者はdar al-Islam(イスラームの家)という用語 を紹介した。我々の考察の関心は、ある宗教の前 例のない拡大に関するものであるが、この事例は 世界規模のイスラーム化の過程と見なすことができ る。それは、アラビアの名前、言葉、アルファベット、 建築、社会的態度、文化に関する影響を世界の諸 国民に広め、多大な影響を及ぼした。イブン・バッ トゥータは、アフリカのマリを起点として世界中を回 り、スペイン、東南アジア、東の中国沿岸港町を旅 行したが、旅行中、現地の人々の態度に、ムスリム に共通する世界観との類似点を見つけた。



カリフ統治政府がその領土をモロッコからインド ネシアに至る非アラブ地域へ拡大したため、イスラ ーム王朝は主導権を拡張することができた。さらに、 ムスリムは、サハラからスペイン、南シナ海までの貿 易を主導していた。彼らはインド洋を利用して、マ ラヤとインドネシア諸島を経由し、東の中国、日本、 べトナム、カンボジアを結ぶ国際貿易網を展開した。 インドとスリランカを横断した後、ペルシャ、東アフ リカ沿岸からモザンビーク、地中海東岸まで、西へ も拡大を進めた。

貿易ルートの主要玄関口であったインド洋以外 では、ペルシャ湾のホルムズ海峡と東南アジアの マラッカ海峡も、近代以前の交易の重要な入り口 であった。これら二つの国際商業玄関口から、イン ドネシアや東アフリカの香辛料、マラヤの金とスズ、 ジャワのバティックやカーペット、インドの織物、ジン バブエの金、中国の磁器や茶が、遠方の地域へ渡 っていった。そうした商品は西洋に到着すると、東 洋の多様な源の探検へと人々を駆り立てた。注目 すべきは、地球規模の交易がモンゴル人の没落後 に繁栄し、1400年代、1500年代に頂点に達し、そ の後イスラーム王朝が衰退していく間も、その経済 的、文化的影響力が優勢を保ったという点である。

#### マラッカ: 貿易と文明の玄関口

インド洋と南シナ海周辺の様々な国が競い合っ て海上貿易を利用しようとしたことは疑問の余地が ない。モンバサなど、アフリカ・アラブ・スワヒリ混合 文化をもつ東アフリカ諸国は、長い競争を経験した。 ユダヤ人とアラブ人は、西アジア、北および東アフリ カ、東南アジア、中国と密接な関係を保ったため、 当時、海上貿易ルート沿いに優勢であった政治勢 力はほとんど存在しなかった。マレー半島南端に近 いマラッカは、近代以前におけるグローバリゼーショ ンの玄関口であったと言ってよい。東南アジア地域 全体で、人々は考えや貿易を交わらせた。マレー半 島やインドネシア諸島の沿岸国家の統治者の中に

は、当時すでに地域間海上商業を支配していたム スリム貿易業者の誘致に関心をもつ者もいた。イス ラームの普遍性に魅了され、彼らは改宗した。

地域の戦略的重要性と、ムスリムが貿易のさな かに宗教を広めようとした努力はさておき、マラッカ は、インド洋貿易ルート網の東の終点であるととも に、群島におけるイスラーム拡大の主要拠点となっ た。1400年代、マラッカは、アジアやアフリカの 様々な国から商人を引きつける繁華な貿易拠点で あった。マラッカの港には世界中のどの港より多く の船が投錨した。海洋商人はマラッカの安定した 政府と自由貿易政策に惹かれたのである。10万人 から20万人のマラッカ人口のうち、1万5千人が外 国人貿易業者で、アラブ人、エジプト人、ペルシャ 人、トルコ人、ユダヤ人、アルメニア人、エチオピア 人、東アフリカ諸国民、ビルマ人、ベトナム人、ジャ ワ人、フィリピン人、中国人、日本人、インド人など、 亜大陸全土から集まっていた。都市部の通りでは 84カ国語が話されていた。マラッカは、世界有数 の貿易都市、グローバル化した文化と商業の多民 族中心地となり、今日のニューヨーク、ロサンジェル ス、香港のようであった。

#### 中国とヨーロッパによる支配

歴史の記録によれば、15世紀初頭、明朝皇帝 の永楽帝が南アジアに海洋遠征を派遣した。 1405年から1433年の間に、中国のムスリム海軍将 官、鄭和は2万8千人近くを乗せた62隻の大艦隊 による7回の航海を行った。このような大規模な船 舶運用術は世界中でかつてないものであった。彼 らはこの航海で海上貿易ルートを航行し、東南ア ジアからインド、ペルシャ湾、紅海、アラビア、東ア フリカ沿岸を南下しタンザニアのキルワまで進ん だ。マラッカは彼らの南方拠点となり、マラッカの統 治者も時々、中国まで海を渡り、同盟関係を強化 した。

中国人は大抵の場合、平和的に旅をし、軍事行

動に及ぶことはほんの数回であったが、西アジア の数カ国を含む36カ国は中国への忠誠を認めて いた。この時代、中国はグローバル化する地球の 半球における最大の力を象徴していた。鄭和がそ のような壮大な航海を引き受けた動機について、 歴史家の間で意見が一致することはなかった。非 常に多くの諸外国による認知を取り付け、皇帝の 地位を再確認するという外交的使命が主要目的で あったと推察する者もいた。また、商業的な動機 によるものと考えるものもいる。なぜならば、航海が 行われた時期、中国人商人は東南アジアで一層 活発になっていたからである。明朝初期に、中国は 世界で最も進んだ文明を保っていた。明朝の元で、 中国は大陸間のより広大な交流を開拓し、東アジ アをはるかに越える支配的世界勢力となっていた。 キリスト教的ヨーロッパとは異なり、中国はその宗教 や文化の伝播にはほとんど興味がなかった。

マラッカとホルムズの活況の知らせは、1400年 代の終わりにはヨーロッパに届いた。ポルトガル人 は、1498年にはインド、1509年にはマラッカへ到着 し、アジア貿易へ参入することができ、それはアジ アにおけるヨーロッパ支配という新時代の幕開けで あった。ポルトガル人は1511年にマラッカをなんと か奪取することができ、優れた兵器類を持ってい たが、その生活水準はアジアの先進社会より低い ものであった。このため、ヨーロッパ人は次第に武 力を行使して、商業的、政治的野心を達成するよ うになったのである。ヨーロッパがこの地域の貿易 を支配した結果、続く世紀のグローバリゼーション は、1000年から1500年の間に最初の基礎を築い たムスリム、インド人、中国人ではなく、西洋キリス ト教徒の手に委ねられたと言える。

#### グローバリゼーション:利点と期待

今日、我々がグローバリゼーションについて語る とき、観念の普及にだけ重点が置かれているわけ ではなく、産業、農業、技術、兵器などの分野にお ける地球規模の国境のない多国籍貿易を中心に 展開する。主に言及されることは、国際貿易、旅行、 資金移転、通信に関する無数の規制障壁を国々 が取り除くことによる現代の大規模な国境開放で ある。この場合の「グローバリゼーション」は「自由 化」と同義に使用される。このため、この用語は単 一の国境なき世界の創造を表す。国境開放の結 果、国家経済に代わる地球規模経済、領土的国家 に代わる「地球規模」政府、多様な地域文化に代 わる同質的「地球規模」文化、国家への忠誠に代 わる「地球規模 | コミュニティへの忠誠が生まれてく ると推測される(8)。

グローバリゼーションの新たな様相と新たな主眼 点について、グローバリゼーションの概念を取り巻く 定義は多数ある。貿易、投資、旅行、文化などの相 互作用を通じた人と人との交わりとして定義するも のもある。そして、グローバリゼーションの現在の傾向 は、国際経済の西洋支配に主に関連しているとの 結論に達した(%)。様々な分野の多くの人々がこの 言葉を使って、何か深いものが起こっている、世界 が変わっている、経済、政治、文化に関する新しい 世界秩序が出現していることを示している。この用 語は実に様々な脈絡で様々な目的で使用されるた め、グローバリゼーションの何が問題となっているか、 その用語がどんな機能を果たしているか、現代の理 論や政治にどんな効果をもたらしているかを解明し ようとする際に混乱を生み出すこともある(10)。

悲惨な影響に対する懸念をよそに、グローバリ ゼーションは、人々のそれに対する反応によっては 利益をもたらすこともある。我々はコミュニティへの 様々な影響を否定しないが、人間の進歩の結果、 技術的発展が急速に変化するのに伴って、グロー バリゼーションは細心の注意を払えば、よい結果も もたらす。肯定的な側面は、次のような区分に分 けられる。第一に、飛行機による旅、電話、コンピ ュータネットワーク、インターネット、ラジオ、テレビなど の通信システムの多様化により、地理的境界に関

係なく容易に連絡を取ることができる。第二に、通 商の面において、世界横断的商慣行の実施により、 多様な製品、農業、技術の交換と移動が円滑に行 われる。第三に「意識」に関して、人々が世界を単 一の場所として考え、国境を越えた(宗教信仰、人 種などの)コミュニティに自分が属していると考える、 あるいは領域に関係なく世界中の問題の観点から 自分の運命を理解する限り、グローバリゼーション は証明される。

さらに、革命的な通信システムの出現により、特 に都市部の人間は様々な種類の情報の入手手段 を容易に利用できる。そうした通信の進歩を通して 他の文明を知り、接触することができ、今日の文化 的相関世界を理解するために必要な情報を得るの に役立ってきた (11。投資や地球規模通商の面で は、増加する社会的流動性や中流階級は、地理的 地域や人種に関係なく人間同士を結ぶ、より容易 で安価な通信媒体の恩恵を受けている(12)。

#### 問題と課題

今日の世界はグローバリゼーションの高まりによ り体系化され、世界資本主義経済システムの支配 を強化し、地球規模文化により地域伝統をこわし ていると考える学者が多くいる。利益倍増を唯一 の目的とする多国籍企業の運営は、富裕国と貧困 国との経済的格差をさらに広めた。生活必需品は 利益のために脇へ押しやられ、南方の多くの国々 は、外国市場で儲かる産業への海外投資促進に 占拠され、国民の最も基本的な必需品は見捨てら れた。グローバリゼーションは大量消費心理をあお り、倫理的・道徳的価値に関係なく、人々に世俗 的利益を選ばせる。さらに、それは西洋の様式に 倣うように人々を仕向けることにより、第三世界の 土着文化を無用のものとして扱う。たとえば教育の 面において、カリキュラムは主に技術や経営能力を 重視し、伝統的科目を軽視している。学生は特定 の能力や技術を習得するように教育されるが、道

徳面は無視される。実際、グローバリゼーションの 意味するところは、欧米文化の導入と大差なく、そ れは精神性に悪影響をもたらすものである。情報 技術(IT)はグローバリゼーションにおける現在の傾 向を特徴付けるものであるが、ポルノ広告を蔓延さ せ、若者の道徳的危機を増長している。さらに、IT は一部のグループに悪用され、不法な電子現金取 引が行われ、多大な経済的損失が生じることもあ る。グローバリゼーションは犯罪率を上昇させると 同時に、異なる情報源からの相反するニュースで 人々を混乱させる。情報技術ブームは大国の政治 課題を広めるためにも利用され、第三世界を犠牲 にすることがあまりに多い(13)。

超先進国による発展途上国の支配、あるいは多 国籍企業による国家経済や地方経済の支配の焦 点をずらす新しい帝国主義として、グローバリゼー ションをとらえる学者の見方は非常に興味深い。ま た、それは植民地主義の恐怖を中和する覆い、そ して再び新帝国主義の講話の役目を果たすとも考 えられている。グローバリゼーション反対者は主に、 地元の伝統の破壊、富裕地域に対する貧困地域 の従属、環境汚染、文化や日常生活の均質化に焦 点を当てる。反対者に含まれるのは、国家主権と 地元の伝統への脅威を強調する多文化主義者、 生態系への破壊的影響を恐れる環境保護主義者、 そして、グローバリゼーションを国家や地元文化、伝 統の神聖さに対する脅威と見なす保守派や宗教指 導者である <sup>(14</sup>。

カマル・ハッサンは、グローバリゼーションの負の側 面は正の側面より多いと考える(15。グローバリゼーシ ョンは、課題に立ち向かう準備が整っていない南に 対する北による政治的、経済的、文化的支配を生み 出したとハッサンは嘆く。近代化の地球規模的影響 は、環境の荒廃と混沌とした経済格差を引き起こし、 富裕国と貧困国の格差は広がり、発展途上国は、 彼らの生活必需品を満たすための政策から、利益を 生むための投資誘致へと重点を移した。大量消費

主義が高まり、教育は商業化し、西洋文化は発展途 上国の土着文化をのみ込みつつある(16)。

グローバリゼーションの可能な結末について出さ れた予測がある。たとえば、ローランド・アクストマンは、 グローバリゼーションはグローバル・シチズンシップ (地球市民権)という形態を生み出す可能性があり、 必然的に我々はグローバル・ビレッジ(地球村)の問 題に対処することになると示唆する。そして、我々は ゆくゆく、不平等、貧困、拡大する貧富の差という 諸問題を克服するためのフォーラムを作らざるを得な くなり、これは知識人と学者の仕事である。最悪な ことは、グローバリゼーションが普遍性やグローバリ ティを装った新しい形の帝国主義支配を生み出す かも知れないということである。グローバリゼーション は、世界の西洋化または米国化の新しい形として 機能する。このことから、なんらかの形でグローバリ ゼーションに関連する均質化と西洋化を拒絶する宗 教信者から抵抗があっても、驚くにはあたらない。

20世紀末はグローバリゼーションの目印であるが、 前代未聞の経済成長と金融自由化に特徴付けら れ、その結果、国家間の貧富の格差はさらに広が った。世界人口の4分の1を占める最も裕福な国々 では一人当たりの国内総生産が6倍に増加したが、 貧しい国々の増加率は3倍に満たなかった。この傾 向はアジアで見られ、1970年代以降、工業国にな れる能力を実証した国がいくつかあったが、同時に 発展途上国のはるかに遅い進歩を目の当たりにして いる。グローバリゼーションのもう一つの影響として、 一人当たりの全世界生産高が大幅に増加したが、 国家間の所得配分はますます不均衡になった。

グローバリゼーションが進むにつれ、生活条件 (特に福利というより広い指標で測った場合)は、 事実上すべての国々で著しく向上した。しかし、中 でも最も向上が見られたのは、先進国とごく一部 の発展途上国である。高所得国と低所得国の所 得格差が広まったという点は懸念すべき事項であ る。そして、世界中で赤貧状態にある人々の数は、

実に気がかりなものである。しかし、グローバリゼ ーションがそうした相違を生み出し、その事態を改 善するためにできることは何もないと速断するのは 誤りである。むしろ、低所得国がこれまで他国ほど すばやく世界経済と一体化することができなかった のは、彼らが選択した政策のせいでもあり、彼らが どうすることもできない要因のせいでもあった。どん な国も、とりわけ最貧国は、世界経済から孤立し続 ける余裕などない。すべての国が貧困をなくすよう 努力すべきである。国際社会は、国際金融システ ムの強化、貿易と援助により、最貧国が世界経済 と一体化し、より迅速に成長し、貧困をなくせるよ うに、援助に努めるべきである。これが、すべての 国々のすべての人々がグローバリゼーションの恩恵 を確実に利用できるようにする方法である。

#### 一神教信仰:イスラームと他の宗教

イスラームは愛を重視するという点で、他の宗教、 特にキリスト教とユダヤ教と共通している。クルアー ンには、神が人間に対する慈悲を表す文章が多数 ある。原典証拠に含まれるすべての命令は、従えば 善性をもたらし、すべての禁止事項は、無視すれば 恐ろしい結果になる。イスラームの核は家族であり、 すべての人間は神の家族の一員と見なされる。

楽園の概念は、来世に関連するだけではない。 それは、この世で平和を保障し、対立を避けるため に実現しなければならない。コミュニティレベルと国 家レベルでの相互協力を楽園の現れと考えること ができる。イスラーム一神教は、崇拝に値する神は ただ一人しか存在しないという教義概念を受け入 れる。すべての預言者は、その命をもっぱら造物主 にささげるため、上記メッセージを伝える任務を与え られた。歴史を通じて、一神教のメッセージは、 様々な環境条件においてシャリーアの実践とともに 広められた。それは神学的および社会学的側面か ら成る。第一に、それは神の存在に関連し、他のい かなる生き物も係わり合いになることはできないもの

である。第二に、それは神の権限に関連し、人間は 決して絶対的な力を主張できないことを意味し、人 が所有できる権限は神の慈悲に従うべきである。

社会学的な脈絡において、一神教は、信仰して いる宗教に関係なく人間が実践できる真理を明白 に示す。イスラームは、タウヒード(単一性または一 体性)として神学上の枠組みに反映される真理の 単一性を断言する。それゆえ、宗教信仰の本質は、 この宇宙に真理の二重性はまずないと断言するこ とである。一神教の教義は、これら二つの主要側 面を確認し、神とかかわりをもつという問題(イスラ ームではshirk(偶像崇拝)として知られる)は、神学 からの逸脱を表す。神は、神を信じているが、これ をほかのことと混同する者を矛盾する態度として非 難する(17。第二の側面は、この世における人間の 相互関係に関係する。真実に気づいていながら、 他人の権利を侵害する罪深い行為にふける者は、 基本的に神学の真理を無視する者である。一神教 信仰の核は、多様な民族性、人種、様々な社会的 地位の人々が積極的に交流するという人類の平等 を確保することである。それゆえ、いかなる優位性 も存在すべきではない。なぜなら、以下の文が示 すとおり、尊厳は信心深さに基づいてのみ考えるべ すべての悪行は罪深い行為と見なし、人間を道徳 きものであるからである。

人々よ。われわれは一人の男と一人の女か らあなたがたを創り、種族と部族に分けた。 これはあなたがたを、(互いに軽蔑するのでは なく) 互いに知り合うようにさせるためである。 アッラーの御許で最も貴い者は、あなたがた の中で最も主を畏れる者である。アッラーは、 全知にしてあらゆることに通暁なされる(18)。

上述した一神教の第一の側面は啓示の本質に 関するもので、それは人間が従うべき真理の単一 性を意味する。預言者アダムは、流血につながり、 欲求不満を起こす対立の発生を警告された。神の 導きに頼るものだけが救われる (19。イスラームの一

神教は、真理はたった一つしか存在せず、それは 神に由来するものであるという状況で理解しなけ ればならない。信仰する宗教に関係なく、徳行に 従う人はそもそも神の真理に従っている。したがっ て、イスラームの学者は、啓示は原典的側面と非原 典的側面から成るという理論を提唱する。前者は、 クルアーンとスンナに記されるすべての証拠に関連 する。後者は、人間の考えの真理に関連する。イ スラーム神学者イマーム・al-ShÉfiÑÊの見方は非 常に興味深く、彼によれば、コミュニティとは、知識 を活用して、公的または私的生活に影響を及ぼす 事柄について合意する専門家集団によって決ま る。コミュニティが誤って合意することはあり得ない から、そうした合意は真理の重みを担った。そして、 彼の説によれば、誤りは集団的意思決定からでは なく、分離から生じるものである(20)。

インドネシアのイスラーム思想家モハンマド・ナシ ールの考えによれば、タウヒードは、服従を示すた めムスリムに儀式を義務付ける神の属性に関連す るだけではない。彼は、人道的援助、協調的取り 組み、貧困者支援など、コミュニティに存在するあら ゆる本質的価値を維持すべきだと主張する。一方、 的破綻から救うために根絶するべきである。また、 彼は、啓示で特に述べられていないことは、シャリ ーアの基本原則に矛盾しない限り、状況に応じて 規定することができるとも考える。彼による記述は 次のとおりである。

求められる規則や制度が他国ですでに存在 したのなら、我々ムスリムはそれを他者から引 き継ぐ権利がある。文明の個々の進歩は、あ る一国の占有物ではない。我々は、英国、米 国、ロシア、フランス、スイスなど、どの国からで も、我々の宗教の目的に矛盾しない限り、すぐ れた規則を譲り受ける権利がある。非イスラー ム国でさえ、知性と文明の点で優れた他者か

ら実例を取り入れて規則を作った(21)。

タウヒードが同一の源から生まれた人類の一体 性を表すため、ウンマの概念は善性と美徳に関連 する。それは社会における人間の存在と密接に関 係し、その関心は善性を命じることであり、その結 果、個人および集団レベルで正義が確立される。 初めから、人間は単一のウンマとして体現され、歴 史の中の預言者たちは人間を正しい道へ導くた めに現れた(22)。

主な関心事は、ウンマという言葉が真理と正義 (al-hag wa al-Nadl)と密接に関連しているという ことである。コミュニティの構成員であるあらゆる個 人は、それらに統治される用意があるときに限りウン マと見なすことができる。より広い意味では、ウンマ は、人間の家族が拡大して神の家族となることを表 し、神の家族は様々な人種、部族、国、信仰の 人々で構成される。神の規則は、すべてのイスラー ム徒が様々な宗教の信者を相手にする際に所定の 原則を守るよう要求する。再び、ナシールは、特定 の宗教への改宗は個人の権利であり、真の宗教を 求めて真剣に努力するものを神は祝福すると主張 する。彼の考えによれば、あらゆる宗教信奉者が、 何があっても自分の権利を守ろうとするのは正当な ことであり(23、宗教の問題は時として取り扱いが難 しくなり、狂信につながると主張する。したがって、 神は平和を維持し、肉体的衝突を回避するため、 明確な導きを示す。預言者(PBUH)は、この神の 導きに基づいて平和を守るため、政府においてユダ ヤ人を相手にする際の寛容性を示した。

> 「…わたしはあなたがたの間を公正に統治す るよう命じられた。アッラーはわたしたちの主 であり、あなたがたの主であられる。わたした ちには、わたしたちの行いの報いが、あなた がたには、あなたがたの行いの報いがある。 わたしたちとあなたがたの間に、異論などは

ないのである。アッラーは、わたしたちを(一緒 に)招集されよう。かれこそが(わたしたちの) 帰る所なのである | (24)。

上述の導きは、平和と宗教共存を守るための宗 教的倫理の一部と見なされるべきである。この基 本的価値観の神聖さを実現するために責任が求め られる。

#### 宗教的協調:グローバリゼーションへの対応

ほとんどの一神教は倫理と道徳に重点を置くた め、科学や技術の成果という恩恵を人類に役立つ ように応用することは賢明である。当然、宗教指導 者はグローバリゼーションを利用して、世界の他の部 分へ神のメッセージを広める。メッセージを広める最 中に、すでに特定の信仰を指示している人からの抵 抗に遭うことも多い。このことから、多宗教倫理の実 現に参加する人々が固執すべきことは、すでに特定 の信仰に奉じている人たちに向かって説教を行わ ないこと、そして、人類に役立つよう協力できる事柄 に基づいて共通合意の追求を重視することである。 しかし、これには絶え間ない奮闘、思いやり、熟慮、 誠意が必要である。宗教指導者は、布教の敏感さ と、信者を増やしたいというだけの野心による衝突 の危険性とを認識しなければならない。信者を増や すという目標は排除して、貧困、紛争、戦争、児童 虐待、差別、社会経済的搾取、セクシャル・ハラスメ ント、麻薬取引などの問題の解決を目指す対話精 神を高めていかなければならない。

心に留めておくべきこととして、一部のグループが 宗教的対話を促進するという名目で、人を改宗させ ようとすることが実際にあるのだが、そうした巧妙な 策略は避けなければならない。例えば人道的支援 は、飢餓、死、災難の脅威から人々を救う目的のた めにだけ行うべきである。さらに重要なことは、宗教 の原典において形作られる平和の概念には、国家 当局の心を貫く力がなければならない。さもなけれ ば、どんな平和の訴えも、取り組みが適切な方法で

組み立てられなければ、悪夢が生じることになる。

ある宗教が少数派である場合、その存在によっ て多数派が支持する宗教が妨げられてはならな い。実際、宗教布教の倫理、規則、原理を採用す る際に政府が重要な役割を果たし、宗教信奉者の 平和的共存を確保することは、きわめて重要なこと である。地球規模レベルにおいて、宗教指導者は 勇気をもって、超大国による第三世界への軍事的 侵略を止めるよう声を上げなければならない。さら に現在、中東などこの世で起きている紛争は、異 なる宗教信者間の対立であるため、宗教的対話の 国際フォーラムを実現し、聖職者と政治指導者の両 方が参加する会議を招集し、平和的解決を追求す ることが必要である。こうしたシステムによってのみ、 すべての宗教指導者が好結果に資する平和的雰 囲気で、グローバリゼーションの問題に対して積極 的に貢献することができる。

新千年紀は実際、人類の歴史でこれまでに経 験したこともない科学的・技術的進歩を見せる。し かし、こうした状況は非常に変わりやすいものであ る。それは経済協力、開発、進歩、平和をもたらす 代わりに、対立、戦争、飢餓を起こす。我々は、す べての宗教は普遍的人類愛を説くものであると常 に意識しなければならないが、他の宗教に対する 非寛容性と曖昧さのために、時としてこれを実践す ることが不可能である。貧困国が経済的に同等に なるよう促進する取り組みを我々は否定しないが、 経済的搾取や宗教的偏見が憎悪を助長し、暴力 まで生み出したという現実からは依然としてかけ離 れている。人道的目標を達成する努力を促すため にどうしても必要なことは、寛容の精神を啓発しつ つ、それぞれの宗教の主要な特徴を保つことであ る。なぜなら、信奉者の日常生活で守らなければ ならない独自の生活様式と精神観念がそれぞれに あるからである。

すべての宗教指導者は絶えず、地球規模レベル で正義と自由を促進するよう努めなければならな い。このためには、暴力、対立、権力闘争のない 世界にするため献身しなければならない。そして、 それはスローガンで終わるのではなく、行動で支え なければならない。領土的野心や権力闘争は禁止 しなければならない。軍事指導者、科学者、宗教 指導者は、戦争が時代遅れの問題対処法であるこ とに同意するであろう。グローバリゼーションは適切 な方法、すなわち、誰も自分の欲望を満たすだけ のために他人を奴隷にすることはできない平和な 世界を投影する方法で利用すべきである。宗教は、 すべての男性、女性、子どもが一つの人間家族の 一員として尊重される倫理規範を実現できるように 奮闘しなければならない。

他の分野、特に経済活動の領域で、倫理規範や 価値を注入しなければならない。これは宗教学者 にとっての課題である。すなわち、宗教的価値や聖 典に基づく命令に則して、倫理的でありながら、経 済的に健全な政策を考案すること、そして、グローバ リゼーションの過程に組み入れることである。個人 とコミュニティの意識の中にある地球規模の倫理的 価値は、人間にとって唯一の望みである。科学者と 宗教学者は協同して長期計画を採用することによ り、善性と正義を促進しなければならない。宗教の 主要な特徴を反映する正義、愛、思いやりは、形式 や儀式的象徴ではなく、善性を推し進めるべきであ る。念頭に置くべきことだが、グローバリゼーションの ある側面のおかげで宗教の包括的メッセージの伝 達が容易になったため、我々の各宗教の普遍的本 質を人類全体に伝えるに相応しい時期であり機会 であると考えられる。グローバリゼーションに関する 限り、そのおかげで社会は排他性が弱まり、より多 宗教的になり、それはまるで我々が現実に強要され て、排他性を廃止し、普遍的方向性を展開したか のようである。実際、このことは、共通の人間性に基 づく普遍的コミュニティを目指して国々が辿るべき正 しい道を象徴している。この手段により、グローバリ ゼーションへの宗教的対応は多宗教価値体系の利

用を特に重視して、人間の問題の克服と、平和と正 義の確立とを目指す。私たちは様々な入り口から正 義の世界へ入ることができる。例を挙げてこのこと を説明したのはジャラルディン・アッルーミで、宗教の 境界を超越した共通の土台という考えを支持した彼 は、次のように述べた。「灯りは様々であるが、その 光は同じである | (25)

#### 1) Encarta Dictionary, 2004参照。

- 2) エゴの概念は、それをとらえる見地によって人それぞれか もしれない。ジークムント・フロイトは、人間は心の基本的領 域を三つ所有し、残りの二つはイドと超自我であると考え た。さらに彼は、エゴの形成は、出生時に人や物事という 外部の世界に初めて遭遇した時点に始まるとも言った。一 方、哲学において、その用語は自己の意識を反映する。ル ネ・デカルトとゴットリーブ・フィヒテは、エゴを現実の唯一の 基盤と考える。彼らは、宇宙が個人の知識とその経験の中 にのみ存在すると考えたが、一方、イマニュエル・カントは、 知覚と思考という2種類のエゴを提唱する。イドは、欲望、 すなわち即座に得られる満足という形で個人が求めざるを 得ない充足感を支配する。フロイトの理論によれば、イド出 現の背後にある主要因はリビドーであり、それは性的本質 が現れる全身の力と考えられている。超自我は、反社会的 な行動や思考を生み出す心の要素を示す用語である。 Reference Library, 2004参照。
- 3) Craig A. Lockard, "The Seeds of Globalization" Encarta Reference Library, 2004参照。
- 4) Reference Library, 2004.
- 5) そうした交易を通じた文化的接触は紀元前200年から西暦 1500年の間に見られた。Craig A. Lockard, op. cit., p. 23.参照。
- 6) 同書。
- 7) 同書。
- 8) Scholte, Jan Aart, International Affairs, Vol. 73, No.3, July 1997, pp. 427-52.

- 9) Craig A. Lockard, "The Seeds of Globalization" In: Encarta Reference Library, 2004参照。, 2004参照。
- 10) Douglas Kellner, "Globalization and the Postmodern Turn", 2002。詳細は、>http://www.gseis.uda.edu/faculty/kellner/kellner.html<参照。
- 11) Zandra Muzaffar, in Fountain Magazine, No. 43 (July-Sept.), 2003.
- 12) Kamal Hassan, "Challenges of Globalization." Al-Jazeerah, June 6, 2004.
- 13) Chandra Muzaffar, 2003.
- 14) Kellner, 1989.
- 15) カマル・ハッサンは現在、マレーシア国際イスラーム大学 (IIUM)の牧師で、ここで述べた見解は、パキスタン、イス ラマバードの政策研究所 (IPS) で行った講義で示された ものである。
- 16) Hassan, Kamal, "Challenges of Globalization", Al-Jazeerah, June 6, 2004.
- 17) クルアーン 4:116。
- 18) クルアーン 49:13。
- 19) 啓示を実践する方法はシャリーア(イスラーム法)と呼ばれ、 預言者によって異なった。特定のイスラーム法は、状況の 変化に応じて適宜改正された。このことから、預言者の存 命中には起きなかった新しい問題はすべて、シャリーアの 観点から検討する必要がある。
- 20) Maine Sanneh in Encarta Reference Library, 2004参
- 21) Panji Islam, 19 December, 1950.
- 22) クルアーン 2:213。
- 23) ナシールは以下のクルアーンの文章により彼の主張を支 持する。「アッラーがもし、ある人々を他の人々によって阻 止しなかったなら、修道院も、キリスト教会も、ユダヤ教礼 拝堂も、アッラーの御名が常に唱念されているモスクも打 ち壊されたであろう。アッラーは、かれ(の主義)に協力す る者を助けられる。確かにアッラーは強大で、偉力並びな き方で、その意志を行使することができる方であられる」 (クルアーン22:40)。
- 24) クルアーン 42:15。
- 25) ザンドラ・ムザファーによる引用http://islamonline.net/



### 代案的世界化のための東アジア宗教文化の役割と提案 一韓国キリスト教の視点から一

監理教神学大学校 **李 正培** Lee Jung Bae

1

西洋化、近代化が普遍的価値として通用するよ うになったのは最近のことではない。19世紀末ご ろから始まり、強制的な近代化の要求に基づいた 西洋的な価値が、東アジア民族の核心理念となっ てしまったのである。その中で東アジア伝統の脱 価値化や無力化が生じ、また、民族の主体性の喪 失も問題となった。新自由主義という理念の下で 近代化が世界化へと転ずる昨今の現実によって、 民族概念の根本的なところまで揺れている。世界 化というものがもたらす現象、すなわち、守るべき 民族や国すら持たない多国籍、超国籍企業を量産 するためであるい。このことは民族概念を近代が 作り出した虚構と見なしたポストモダン思潮の責任 が大きい。その主張のように国家や民族の境界を 越えるということは人類の未来のためのことであり、 また、すべての宗教が志向することであろう。しか しながら、世界化、地球化の名の下で強者と弱者 が常に存在することは、世界化とは文化的同質化 という美名の下で強化されたオリエンタリズムでは なかろうか。それは東アジアというものが西洋的解 釈の受容者として理解されるからである。それにも かかわらず世界化とは必要なことであり、果たすべ き課題である。東アジアの地域統合理論が代案的 世界化として言及されるのはこのためである。

サミュエル・P・ハンチントン(Samuel P. Huntington)の文明の衝突論は西洋式世界化に対する憂慮の断面を示している。文明間の衝突を当然視することによって武力的覇権主義を正当化しているの

ではないかと疑われてはいるが、非欧米社会における文明の自覚を強調した点においては意味がある。そこでは同一民族、言語、そして宗教が文明の核心要素として取り上げられる<sup>(2)</sup>。非欧米的存在としてのアイデンティティが長年にわたって蓄積された実像であるからである。世界化の副作用が、また、西洋から強要される価値が多ければ多いほど、違う文化的アイデンティティのため、衝突は避けられない。しかし、道はある。それはキリスト教と欧米が自分の文明を絶対的な物としてではなく相対的なものとして認識することで可能である。<sup>(3)</sup>

しかしながら、世界化プロジェクトは相変わらず 欧米中心的な普遍性を要求しており、自国の利益 という観点に基づいている。世界化のための欧米 式ブロック化に対して東アジアの地域統合論が言 及されるのもこのためである。可視的な成果がはっ きりと出ているわけではないが、東アジアの文化的、 歴史的、また、宗教的特殊性に基づいた地域的ア イデンティティについて議論が進められている(4。 アイデンティティとは価値と規範の共有によって可視 化される。それを根拠として東アジアの政治、経済、 及び制度の統合を現実化させ、代案的世界化を模 索しているのである。

特に、儒仏仙(儒仏道)という宗教を共有してしてきた東アジアの連帯は長い歴史を持ち、その不透明性にもかかわらず目標及び課題として提示されつつある。このところで、唯一神宗教であるキリスト教と伝統宗教との葛藤や対立は難題であると言わざるを得ない。韓国のように準キリスト教国家

となった場合、欧米化に対する拒否感はそれほど 強くない。むしろ、自分たちの伝統宗教が他者とな ってしまったのである。西勢東漸の時期に伝来さ れたキリスト教が開化に役たち、独立意識を励まし、 民主化をも主導したからである。しかし、キリスト教 と共に東学、甑山教、また、圓佛教のような儒仏 仙に基づいた民族宗教の発生も注目されるように なった。それは東洋(アジア)主義の下でアジアを 侵略し、脱亜入欧をはかった日本帝国主義とキリス ト教欧米との結託の歴史を知っているからである。 この点において反米、反日を標榜してきた韓国の 民族主義は否定できない現実であろう。しかしなが ら、世界化されつつある世界の情勢において、他 者の観点に基づいて自分を見ることも問題である が、また、民族主義が代案ではないということだけ は明らかである。

ここで、筆者は両側から批判を受けてきたが、 思想的流れとして形成された土発論、すなわち、 東道西法の観点が東アジアの地域統合論の基礎 になり得ると思う(5。強要された欧米化(世界化) により、文明間の葛藤が予見されるところで、その 核心となる宗教を間文化的に理解することが代案 的世界化のための先決問題になると、私は考えて いるのである。もちろん、これは韓国の近代歴史の 中で生じた固有の観点かもしれない。しかし、世界 化の代案を模索するためには、宗教間から始まる 真の意味での普遍意識(Global consciousness) の共有を余儀なくされる。そのため、筆者は「近代 化と民族的アイデンティティ | が主題であるこの度の 学術大会の趣旨に基づいて三つの段階で論文を 進める。まず、韓国の近代化課程における民族的 アイデンティティとキリスト教との関係。次に、地球 化(グローバル化)に対する宗教人たちの観点と霊 性(宗教)の新たな自覚。最後に、代案的地球化 のための宗教の役割と東アジア地域統合のための 提言である。

2

1876年、近代化を掲げた日本との不平等条約以来、韓国はアメリカ、ロシア、イギリス及びドイツなどという欧米列強の影響下に置かれていた。プロテスタントの伝来もまた、このような欧米勢力の拡張と無関係ではなかった。それにもかかわらず幸いであったことは他のアジアの国々とは違って、キリスト教の福音がヨーロッパの植民地政策として伝来されたのではないということである。キリスト教は韓国の伝統宗教の影響力が衰退した状況の中で、開化、すなわち、近代化という時代的課題に取り組むようになる。侵略国として日本に対する反感がアメリカなどの欧米に対する慣用的情緒をもたらし、また、キリスト教に対しても開放的、受容的な姿勢をもたらした。

しかし、欧米的意味としての開化に対する国民の観点は一つではなかった。開化、近代化とは長年の蓄積された民族のアイデンティティーを急激に、また、強制的に否定する破壊的行為と同じ意味として理解されたからである。武力を用いて制度及び文物全般を近代化しようとした日本、また、儒仏仙に基づいた伝統文化を低級なものと見なし、欧米的価値を注入して韓国の人々の意識を啓蒙しようとした欧米宣教師の独断、両方とも問題として挙げられたのである。さらに、日本のアジア拡張主義というものが欧米帝国主義の黙認の下で進められたことであったという自覚は、欧米及び近代化に対する反感を増幅させた。

そのようなところから、開化、すなわち欧米的近代化に対する異なる立場が生じ、その立場に基づいた観点はそれなりの変化はあるにせよ、世界化、地球化が言われている昨今にいたるまで世界を理解する枠として機能している。その観点とは、華夷的世界観に基づいた為正斥邪派の守旧的観点、欧米文明に基づいて富国強兵を訴えた急進的開化派の観点、また、東洋の主体性(道)の下で西洋の文明(器)を受容しようとした穏健的開化派の観

点(東道西器)、さらに、東西の道(宗教)と器(文明)、 両方ともを重視した東道西法の観点である。ここで 筆者が注目している観点は東道西法の立場であ る。それは東道西器的観点が守旧的世界観の変 形として最終的に国粋主義的立場をとる反面、東 道西法の観点は少数の立場であったにせよ、東西 の道と器の共存を模索したからである(6)。

まず、為正斥邪派は正統陸理学の価値観に従 い、キリスト教及び欧米文明一体を排斥した。儒教 の一派である陽明学の存在すら認めなかったほど 排他的であった主理的朱子学は、朝鮮末に伝来さ れた外国の思想に対しても寛容的な姿勢を持たな かった。むしろ、西洋文明の流入を侵略行為と見 なし斥魏、斥洋の立場を表明し、義兵運動を導く ほどであった。崔益鉉(チェイックヒョン)、李恒老 (イハンロ)のような人が代表的で、正学である儒教 を守り、華夷的秩序(禮)を維持することこそ愛国 の道、学者の使命であると考えたのである。この立 場は中国から伝来された西学及び西教を否定し、 『西學辯』を書いた愼後聃(シンフダム)や安鼎福 (アンジョンボク)などの約100年前の性理学者と脈 が通じる。しかし、為正斥邪派の場合、学問的な 批判が可能であった前世紀と違って国家のアイデ ンティティーが脅かされるところであった。そのところ で正統儒教の排他性と保守性を愛国の手段として 用いたのはやむを得ないことであろう。また、この 排他的精神の流れが日帝末の神社参拝を拒否し、 信仰の純粋性を守ろうとした一部のキリスト者のエ トスに繋がった。しかし、その華夷的世界観は現実 認識の鈍感、また、主体性を歪曲してしまい、近代 化との遭遇を不可能にさせた責任から自由にはな れないのであろう。

次に、開化、すなわち近代化を宿命的課題と受 け止めた急進的進歩派の場合、欧米文明はさるこ とながらキリスト教に対しても開かれた態度をとっ た。甲申政變(1884)を主導した金玉均(キムオク

ギュン)、朴永孝(バクヨンヒョ)、徐載弼(スオゼピ ル)などの開化派は日本をモデルとして、朝鮮に近 代の理念を定着させようとしたのである。したがっ て、伝統社会の結束をもたらした価値体系としての 儒教の無用論、換言すれば儒教的文化全般に対 する否定ということが基本的なエトスとなった。申 采浩(シンチェホ)の次の言葉は甲申政變の基本的 な立場に違いない。「昨今、中国がいかなるところ に存在するのか?こちらに回ればアメリカが中国と なり、あちらに回れば朝鮮が中国なる。どこの国で あれ、中に回れば中国となり、定められた中国が 一体存在するだろうか | (7。

しかし、当時の開化派の観点は申采浩の民族 史観に照らしながら考えると問題になる。主知のよ うに、申采浩の民族史観はアジアを理想化してし まう日本の東洋主義に対する批判にその基底をお いてあった。欧米化した日本がキリスト教欧米より 優れていると見なし、近代化された日本をアジアの 理想として提示することによって、アジアの国々を 支配し、世界情勢を東西の対立の構図と作り上げ た日本の東洋主義の危険性や弊害を認識したから である。申采浩が国家主義を強調し、人類歴史を 我(民族)と非我(他民族)との闘争、すなわち東西 の対決ではなく民族(国民国家)間の葛藤と見なし たことは日本に理想化に対する拒否であったので ある(8)。このような脈絡において民族宗教の元の ような東学が生まれ、甑山教、圓佛教など民族の 主体性を強調する宗教が次々と生まれたのは当然 なことである。しかし、代案的世界化のために東ア ジア地域主義が議論される状況の中で、アジア主 義は批判的な観点において議論の余地がある。こ こで注目されることは、開化派におけるキリスト教と いうものが宗教的な関心の対象よりも、富国強兵 の観点で理解されたという点である。したがって、 開化派は退潮する正統儒教の変わりに、近代化を 導く新たな精神的価値としてのキリスト教を受容し た。伝統宗教及び伝統文化の否定を前提としてキ

リスト教欧米文明と遭遇しようとした開化派が、そ の後、脱教会(宗教)的民族運動(新幹會)と脈を 継いだことは当然の結果であると思う。

最後に、中国の自強運動を開化のモデルとした 東道西器の穏健進歩的立場と、その立場を徹底的 に発展させた形態として東道西法の土発的受容形 態に注目する。中體西用に基づいて補儒論的立場 を取った東道西器とは形而上学的には儒教的道 を固守し、形而下学的には欧米の文明を受容しよ うとしたもので、金弘集(キムホンジプ)、金允植(キ ムユンシク)などがその代表的人物である。この人 たちは開化の必然性を認識し、キリスト教を含む欧 米文明全般を受容するにあたって、儒教的主体性、 すなわち東道の立場で受け入れようとした者であ る。しかし、東道西器は本質的に守旧派のような 閉鎖主義(exclusivism)に基づき、対外的には常 に民族優越主義、抗拒主義と変質される恐れがあ る(9)。この点において東道西器と区別される東道 西法の立場が注目される。

『西遊見聞録』の著者、兪吉濬は甲申政變の主 導者たちに対して、「欧米の器を尊重しすぎ、儒教的 人倫を疎かに扱い、孔孟の道を西洋の道に変えよ うとしている | (10 と批判した。付言すれば、政治、法 律、機械などのいわゆる器とは、時代と地域によっ て違う形として開化されることができるが、人本及び 道(宗教)とは東西を問わずに普遍的な属性を持っ ているから東洋的伝統を破棄したり、その主体性を 無化したりすることはできないということである。前 述した東学、甑山教、圓佛教などの民族宗教の成 立もまた、このような枠で考えられる主題であろう。

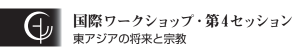
結局、兪吉濬は急進開化派の実用的宗教観に 従わず、西器の土台であるキリスト教自体の重要 性を認め、東洋的真理とキリスト教を相好連続性 の中で考える根拠付けをした。このような立場は貞 洞メソジスト教会の韓国人初代牧師であり、土着化 神学の先駆者として知られた崔炳憲の「東洋之 天即西洋之天 |という神学的言明の中に発展的な

形態として継承された(11。このような東道西法の 観点を通じて民族的排他性や閉鎖性の克服はさ ることながら、民族的主体性に基づいてキリスト教 及び欧米文明を受容する開放性を堅持することが できたのである。もちろん、このような立場は少数 者見解であって現実歴史の中で可視的な結果は あまりなかった。しかし、世界化の代案を模索する 点において、重要な端緒になると思う。

3

近代化に取り組んでから一世紀も経たないうち、 韓国は自由貿易体制(FTA)及び自由主義市場原 理の拡散を求める世界化(Globalization)に直面 している。植民主義的近代化によって強要された アイデンティティに対する不愉快な記憶のため、世 界化に対する観点も肯定的なものばかりではない。 世界化の過程が強大国の新保守主義政策と非道 徳的競争原理に基づいて進められているからであ る。もちろん、近代化が時代的な必然として認識さ れるよう、世界化もまた、逆らうことのできない大勢 となったことは事実であろう。韓国の政府は1990 年代の初めのごろから例外なく地球化、世界化を 政策の目標としている。

しかし、世界化はその過程において、想像すらで きないほど国家、民族、人種間の境界を崩し、伝統 と歴史の廃棄を主張しながら無限自由のため、新 たな自己アイデンティティを要求している。換言すれ ば、脱民族、脱領土化が地球化の根本的条件とな ったということである。他者との出会いを制約してき た本質主義の解体(脱近代)によって、他の宗教伝 統との自由な出会いが可能になったことも地球化 を加速させる一要因となった。しかし、文化間の違 いに対する尊重よりも、文化的(欧米的)同質性が 強く要請されているという地球化、世界化の現実は 否定できない (12。このことによって、植民主義を経 験した国々の反発が強く、また、伝統宗教の価値の 復活に基づいた反欧米化、反世界化の運動が至



る所で起こっているのである。筆者がいろいろな問 題点にもかかわらず、「文明衝突論」の意味と重要 性を言及したことはこのような脈絡からである。本章 で筆者は新自由主義の理念の下で進められている 世界化、地球化の全体主義的特性、それによる弊 害、また、民族国家の主体的(宗教的)対応などに 注目する。それに伴って、韓国的状況の中でそれら の再確認も、また、必要であろう。

交通とIT産業の発展につれ、時空間の圧縮が 加速化されて地域間の相互連結性を不可避にさ せる地球化の状況が広がっている。それを土台と して人種間の往来はもちろん、文明間、宗教観の 理解が深まり、WTO体制化の自由貿易協定が結 ばれている。しかし、あくまでも地球化(世界化)プ ロジェクトの中心は明らかに経済的なところにある。 また、自国の主体性を構成する宗教文化的伝統が 経済中心的欧米の観点から自由ではないというこ とも事実である。地球化とは、結局、欧米化であり、 キリスト教文明化であると見なしているからである。 外交通商の領域において、新自由主義理念に基 づいた地球化の特徴として次の二つのことが取り 上げられる。一つは、自由貿易協定(FTA)がアメリ カ形のモデル(NAFTA)の強化された形態としての 包括的経済統合協定であるということで、もう一つ は、多者的であるよりも自国(強大国)の優越的両 者間、地域(ブロック)間の通商戦略である(13)。

このような自由貿易協定の中には明白に新自由 主義理念が内在されている。なによりも、その協定 は市場接近において、いかなる差別も認めない。 超国的企業の利潤の極大化を求め、強大国に無 限自由を制度的に保障するからである。ここで、主 権国家の役割は無用の物になってしまう。国家は 法律的に強制する力を喪失してしまったのである。 むしろ、紛争中の自由貿易協定案が第3の国際的 調整機関(ICSID)の仲裁を受けるようになり、多 (超)国籍企業は結果的に相手の国ー大概は弱小

国一の国家と同等の地位を持つ。さらに、新自由 主義は市場経済に対する政府の規制緩和、労働 組合の柔軟化を主張するほどの主権侵害的力を 行使する。地球化された昨今の現実は、市場が国 家を逆規制するほどに変化してしまった。労働市 場が不安定になり、貧富の差が急激化する矛盾構 造(20対80)が拡大・再生産することも、このためで ある。したがって、韓国の学者の中では新自由主 義を自国民に対する企業(資本)の「全地球的クー デター と命名する人すらいる (14。この点において、 新自由主義は近代自由主義の理念と類似しなが らも違う。平等なき自由であり、国家と民族の代わ りに企業がすべてになったからである。人間は欲 望を満たす機械のようにさせられ、共同体性の喪 失を招き、効率性の強調によって終末に近いほど 自然環境を破壊したことも近代主義理念とは比較 できないところである。

このように全体主義的地球化(世界化)は国家を 脱領土化させ、新自由主義の理念支配下に置く。 また、時空間の圧縮によって可能になった文明間 の交渉を一様化してしまう。物的土台である国家 のみならず、地域文化自体が脱脈絡化、脱領土化 し、地域的他者性を認めていないのである。地球 化時代の人間間の出会いは間文化的(Cross cultural)であるべきということは違いないのであるが、 国家主権すら無力化させた新自由主義の理念の 下で、それはまったく現実的ではない。むしろ、地 球化が生産した文化商品の消費者として、あるい は、「差異表示記号」の奴隷となって、アイデンティテ ィの喪失を深化させるだけである(15)。

このような状況の中で、民族宗教の復興が反欧 米の旗の下で、文明批判的観点に基づいてアジア 地域に起こっている。地球化が地域(ブロック)間統 合の形を持っている状況の中で、このような危機意 識はハンチントンの分析どおり、文明間の葛藤と悪 化される余地がある。アジアの国々もまた、地域的

に共有された伝統宗教を土台とし、アジア的方式 の東アジア統合論を構想しつつ欧米式の地球化に 対する対応を準備している。ここで、東(北)アジア 的観念、価値、規範、そして、アイデンティティを構成 するものとして、儒仏仙、もっと狭くには儒教という枠 を用いようという、いわゆる構成主義的試みが力を 得ている(16)。しかし、アジア宗教という枠の中で構 成されたアイデンティティが政治的な統合の要素とし ていかなる役割を果たすかに対しては誰も楽観で きない。すでに、準キリスト教国家として成長した韓 国の状況では東洋宗教の価値に対して開放的で はないということも明らかである。さらに、近代化過 程において、日本及び欧米によって生じた不幸な歴 史的経験によって、民族、国家主義の壁を乗り越え ることが妨げられるかもしれない。

しかし、筆者は宗教に基づいた東アジアの地域 統合論の意味と重要性を簡単に放棄したくない。 なぜなら、唯一神思想に対する既存の欧米神学的 解釈はそれ自体の限界はもちろん、理念的誤用す ら見られるからである。欧米内部に保守キリスト教 の影響力が大きくなり、イスラームの根本主義が激 しくなっていることも唯一神宗教の枠と無関係では ない。このような脈絡で、準キリスト教国家となった 韓国の選択は非常に重要である。唯一神宗教で あるキリスト教と儒仏仙との出会いは国家的次元 での注目と発展が必要であり、政策的配慮の下で キリスト教信仰のアジア的再概念化が遂行される べきであるからである。このことは多様な文化と宗 教、また異なる共同体が存在するアジア国々の自 己主張にもなる。このため、自国の宗教伝統が欧 米的でなくアジア人の観点に基づいて解釈される 経験が先決であり、その経験の蓄積が要求される。 換言すれば、東アジア人、自らが解釈の受容者で はなく伝統を理解する創造的主体としての位置づ けをしなければならないということなのである。

このことは韓国の近代化における土発化類型 (東道西法)の進歩した形式である。オリエンタリズ

ムの克服とは現代解釈学の洗礼を受けたものであ るからである (17。すなわち、「東洋之天即 西洋之天」 の自覚の中で宗教伝統に基づいた真理経験から キリスト教を受容したことは、地球化時代に多くの ことを示唆するのである。このような次元において、 東学や圓佛教のような民族宗教に対する韓国の知 性人の関心と研究は注目に値する現実である。主 知のように、そのような宗教は民族宗教と分類され るが、欧米キリスト教の衝撃を内部で同化させたさ まざまな形跡を保有している。東学が神の人格性 と非人格性とを共に扱い、圓佛教が仏教の赭起説 を人格化された恩寵論(四恩)と解釈したことがそ の具体的な実例である。儒仏仙など、伝統宗教文 化に基づいて、キリスト教を理解したそのような宗 教思想は今後のキリスト教(信仰)の再概念化にお いて、重要な典拠になり得ると思う。(18 さらに、そ れらは後天開闢という終末論的世界観の下で、欧 米式の物質文明に対する批判意識を鼓吹させる。 欧米物質文明が襲ってくる時代に精神的開闢を訴 え、弱者、女性、自然、そして、子供に対する配慮 の教えが主な内容である。この点において、韓国 内外の宗教人たちはそれらの宗教が今後、文明批 判的次元から欧米式の地球化の代案を創出する と信じている。最近、韓国で起こった一連の事件、 すなわち、セマングム干拓地建設を反対する異なる 宗教人たちの三歩一拜、また、僧侶ジユルの千聖 山トンネル工事に反対した100日間にわたる断食な どは、代案的地球化を熱望する韓国宗教人の姿勢 を示している。

原論的な次元から地球化と世界化を否定する 人は多くない。JPICが提起した南北間の経済不 均衡、東西国家間の武器競争そして創造の保存の 課題を解決することが出来れば、地球化は祝福で あることは間違いない。

神学者シャルダンは既に以前から超人格化、超

社会化という言葉で地球化の可能性を予見した。 彼は地球化を人間精神によって達成された進化の 花であると考えた。人間の意識が集中される超思 考過程から、人間の個別性と社会の複雑性がとも に増大されると確信した。なぜなら物質と生命を 経て精神が誕生される進化過程、氏族、部族、民 族、そして国家に至る人間の社会化現象の中に神 的霊が参与したと信じたためである。進化する霊 の視点から、世界は単純に物的な土台ではなく、 精神化された物質であると理解される。共同思考 を基礎とした超集団化(地球化)もやはり霊的進化 の目標として想定されている。歴史のオメガポイント として地球化が、超霊性化、すなわちキリストの顕 現と呼ばれるほどである(19)。

しかしキリスト教中心のこのような楽観論は、個 別性(地域性)の価値が崩壊され、JPCIが脅かさ れる現実の中にはその正当性が疑問視される。全 体化がアメリカを中心とした西欧の強制理念として 転落した状況には、キリスト教の集中化は再検討さ れなければならない。霊性の時代と呼ばれるほど 宗教の復興が可視化された現実は、従来のような キリスト教の理念的な特徴(唯神論)を許容してい ない。進化する霊が退行的な姿を見せることは、 宗教の役割が理念的に縮小、または誤用され、本 来の地球的な意識(global consciousness)を現わ すことが出来なかったと考えるからである(20)。正し い地球化のために宗教の本質を再定義し、その役 割を強調することがむしろ必要なことである。

シャルダンのキリスト教中心の進化論的な神学 を現代的な観点で宗教的に拡大させた学者はケ ン・ウィルバー(Ken Wilber)である。一般的に超 人格心理学(Transpersonal Psychology)の大家 として評価されるが、彼は普遍的地球的意識の啓 発のための宗教の役割を強調し、地球化の病弊を 癒すことに関心する。宗教が人間意識を普遍的 (地球的)に高揚させなければならないのが彼の根

本的な前提である。宗教とは本来、民族及び国家 的カテゴリーを乗り越えたところにあり、一般的な 意識の次元とは違うということである。しかし宗教 が民族のためのイデオロギーの次元で説明される 教理として縮小されることによって、範疇錯誤 (Categorical Error)が発生する (21。文明衝突を 語るほど葛藤を高調させた西洋のキリスト教とイス ラーム国家の現実態がこのような姿である。西欧 が主導する地球化プロジェクトはこのような範疇錯 誤によって成功することが出来ない。コンピュータ を含めて科学技術の発展を通じて物的土台は整 えられたが、それを主導する人間意識がまだ地球 化されていない状況である。

次のような附言説明は、このような問題意識を 深化させることが出来る(22。近代化以来人間は、 自身の内面(I)、客観的な対象(It)、そして時空間 の中に形成された集合的世界観(We)をそれぞれ 別度の三つの領域で分離させた。これを宗教(芸 術)、科学、そして道徳として言及しても本来の意味 から遠くない。近代は、私(宗教)と我々(道徳)を 其れ(科学)の世界(言語)へ還元させ、それに対 する反動である脱近代は其れ(It)の客観性自体を 否定したまま解釈(We)だけを重視している。明ら かなことは、分離された「こころ(I) |、「自然(It) | そ して「文化(We)」の統合こそ、人類の未来のため に有益なことであるという事実である。しかし現在 の地球化は「It」還元主義の上に基づいている。 物質革命は始まったが精神革命はまだ不在中であ る。「It |の領域を否定するポストモダン(We)もこの 問題を解決する代案にならないのである。この点 で「人間内面」(I)に展開される意識の高揚、すな わち超意識(宗教)が重要である。地球的な意識を 込めることが出来る唯一の器であるためである。意 識内には認識の三つの様態として、肉体の目、心 の目、そして霊魂の目がある(23)。肉体の目は対象を 知覚(感覚、物質的意識)し、心の目は論理的な思 考(表象的、反省的な意識)を許容し、霊魂の目は

超越的実在を自覚(超意識)する。これらは相互還 元されることがなくお互い包含し、超越するホルア キ(holarchy)的関係の下にある。すなわち人間意 識が進化されて前慣習、慣習的な段階を通過して 自己超越の普遍意識の状態に届かなければなら ないということである。

もちろん意識の退行現象も簡単に接することが 出来る。超意識に向かって進めなければならない 宗教が、現実的に慣習的、前慣習的段階に留まり、 自己分裂の中に留まっていることである。地球化プ ロジェクトが副作用を生産していることも、すべてこ のような退行現象のためである。しかし宗教が自己 超越的な普遍的、地球的意識(超意識)の宝庫で あることに違いない。脱自我(脱民族)という上位 の自己と接触する道を含めているためである。

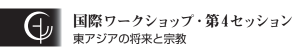
ハンス・キュングが世界倫理(Weltethos)を強調 することと関係があるが、彼の主張はあまりにもキ リスト教的であると評価されている。キリスト教を含 めて東アジアの各宗教が相違な方式によって、こ の道を説明するだけである。超個人的な自我超越 の境地に至った人々は、世界そして生命圏全体に 対する念慮と関心を抱き始めるということである。 究極の我は個別化された小我ではなく、神の霊の 現存であり、仏陀であり、空であるためである(24)。 繰り返しになるがインターネット上のネットワークは地 球的意識を保障出来ないのである。技術経済の 基盤の一部であるネットワークは、意識に対しては 価値中立的なものである。地球化時代が要請する 脱慣習的、地球中心的な意識は、宗教によって可 能になることが筆者の確信である。これが宗教が 「古いけれども新しい道」として命名される理由で あるだろう。

このような次元で人々は今日の時代を霊性の時 代と定義する。「車軸時代 | 以降それぞれ異なるよ うに発展された宗教が相互収斂しており、教理で はなく実践と修行が宗教の中心となっている。東

アジア宗教の復興と役割が強調されることもこれと 無関係ではない。

ここで妨害になる可能性が高いものは、西欧と イスラーム地域を代弁する唯一神宗教である。西 欧的地球化を推進し、動かす理念的なキリスト教、 それに対する反動として民族的な情緒をけしかけ るイスラームは、自己矛盾的に地球化(普遍化)に 逆行している。結局キリスト教とイスラームの根本主 義が地球化を否定していることである。しかしこれ らの唯一神(Monotheism)思想は本来、数字的 な一つとか多者中の一者を意味する一神論も、人 格と非人格を分ける唯神論でもなく、民族と文化 形態を超越した神秘的な無限者として、多様な文 明と歴史の中で異なる姿で現れる神秘的な無限 者を示している(25)実際、唯一神に対するこのよ うな理解は、キリスト教またイスラームの本質に属 するものである。特にアテネ神殿の前で「知らない 神 |を宣布したバウロのアレオパゴスの説教が、こ れをうまく表現している。このような発見はキリスト 教と東アジア宗教を相互収斂させて共に地球(字 宙)的意識を悟らせる。世界化、地球化の物的土 台は、このような意識によって完成されることが出 来る。地球的意識が生じなければ、西欧が推進し て来た世界化プロジェクトは悪魔的なことになるだ ろう。各宗教は、創始者の命令した自己超越的修 行の宗教になる時、世界化は皆の希望になること が出来る。

これは「東洋の天が西洋の天と違わない」と見 た「東道西法」のエトスと一致する。地球化は伝統 を疎外させる文化的同質化ということと距離が遠 いためである。「東道西法」が確かに信しているの は、文化間の出会いとは個体性を失ってしまわず に平和と共存の道を開くことが出来るということで ある。既に韓中日の東アジアの三国は儒教文化、 仏教文化を受容し、漢字文化を共有しており、それ ぞれ違う方式であるが、キリスト教と遭遇した経験 がある。宗教文化を基盤とする東アジア的な普遍



性が固有に備わっている。これは地域統合の根拠 であり、代案的世界化のための足場になる。現実 的には「東北亜工程」、「北朝鮮の核」そして「右翼 教科書問題」で脱民族主義の標榜は簡単な事で はない。経済大国と軍事強国である中国と日本の 葛藤が東アジア地域主義を困難にし、アメリカの覇 権主義が葛藤の原因を提供することもある。しかし 儒仏道(儒仏仙)を共有し、東西文化の交渉史を 歴史の一部分として所有している東アジアの国々 に、それは葛藤を統合(通摂)する土台となること が出来る。特に韓国はアジア宗教文化の残留量 を多く保有しており、準キリスト国家と呼ばれるほ ど西欧キリスト教を受容、発展させて来た。微弱 であったにもかかわらず、「東道西法」という土発的 精神のもとで、民族主義の境界を乗り越える道を 発見したことである。

したがって韓国は宗教文化の力に基づき、物的 土台の地球化に先立って、地球的意識を発展させ る責任がある。世界化の理念である新自由主義の 克服は、人間らしい生活、真の共同体性の意味を 尋ねるところで生じる。これは地球的意識を覚醒さ せる宗教の役割と深い関係がある。韓国政府が主 張する「東北亜均衡者論 | も地球的意識を抱いて いる韓国の宗教文化の潜在力を認める時に説得 力を持つことが出来る。

前述したように、ずいぶん前に夢見たが挫折さ れた文明論的アジア主義があった。これは地球化 時代に相応する東アジア地域統合の名として、新 たに構成するべき責任が東アジアの人々に与えら れている。当時の夢は、脱亜入欧という旗幟を持 ち上げた日本がこれを帝国主義的支配談論へ変質 させることで霧散したが、昨今我々が宗教の力で 成し遂げるべきであろう。現実の政治的な接近だ けで地球化の病弊を癒すことは難しい。

独立闘士であり、カトリック教徒であった安重根 (アン・ジュングン)の「東洋平和論」が注目されるのも このような理由からである(26)。彼は、国々が自主独立

を維持する線から、韓中日間のアジア連帯を論じた 人物であった。東西洋の対決を民族葛藤として転 換させた民族主義者、申采浩(シン・チェホ)とは異 なり、アジア主義のための日本の役割を認定した政 治思想家であった。ところが重要なものは、このよう なアジア連帯意識の背後に、カトリック信仰とそれ 以前の人生を導いた儒教的理想主義、即ち「天命 思想 | が位置していたという事実である(27。「天命 | に基づいて全人類の平和を理想として提示した儒 教をキリスト教的に受け入れ、強化させた彼は、日 本と韓国が真の兄弟関係になって、西欧植民地主 義に抵抗するのを願った。脱西欧的であり、同時 に民族の次元を乗り越える宗教的地平に基づい て、現実政治の病弊を治そうとした。西欧式世界 化に対する代案として東アジア地域主義が要請さ れる現実で安重根の宗教的背景は少なくない意味 を持っている。代案的価値を生産するためのアジ ア地域統合論は、何よりもアジア宗教文化の重要 性の発見から始めなければならない。儒教的宗教 性をキリスト教的に強化させた安重根の文明論的 アジア主義、東洋平和思想は、地球化時代に次の ような課題を残しておいた。「およそ文明とは東洋 と西洋、地位の高下、老若男女を問わず、それぞ れ天職の気性を守り、道徳を尊び、お互いに争う 心が無く自分の土で平安な生業を楽しみながら、 共に太平を享有することである」(28 地球化理念を もたらした西欧唯一神教とは違って、修身に基づ いて全人類が兄弟姉妹となること、即ち真実な地 球的意識を強調したアジア宗教を再発見すること は、代案的世界化のために何よりも重要である。 真の地球化の課題は、文明論的アジア主義を主 唱した安重根の思想から見えるように、アジア宗教 文化の中で土發されたキリスト教に期待してみるべ きだろう。キリスト教がアジア的霊性と深い出会い を持ち、融合される時、西欧式の地球化の道とは 異なる代案的価値が生成できる、と信じることは最 後に残っている人類の希望かも知れない。

5

結論の代わりに論議を整理してみる。地球化自 体が人類の進化の正しい方向であるが、退行的な 病理現象の克服のために人類の共同善に対する 目標が、どんな時代よりも要請される。今日のよう に新自由主義の理念を先立たせて西欧式の文化 同質性が強調される時、地球化のプロジェクトは、 文明衝突という願わない結果を生むようになる。 唯一神思想を持ったキリスト教とイスラームの中の根 本主義の復活は、地球化プロジェクトを困難にさせ るだろう。地球化は、近代化過程では想像できな かった民族国家の概念を無化させることも可能で ある。このような状況から必要なことは、地球化の ための地球的意識 (Global Consciousness)であ る。市場経済という物的土台下の地球化に先立っ て、全人類及び生命圏自体を考慮する地球普遍的 意識が先行されなければならないのである。ここで は領土的境界(民族主義)を乗り超える同時に、個 体性(民族)も喪失されない。地球化の犠牲者が発 生しないということである。

全ての宗教は本質的に地球的意識を指向する。 教理や、理念以前の創始者の教えは、ひたすら自己 超越に向かっている。地球的意識の土台とした地球 化の道を筆者は代案的地球化であると考える。この ような代案的地球化を考えられる力は、東アジア地 域から出ることができる。既に近代化過程の実と虚 像を理解しつつ、宗教及び文明間の交渉を経験し たところがあるからである。理念化(西欧化)された唯 一神宗教を新たに解釈(治癒)することができる儒仏 仙というアジア宗教が、地域内の共同土台として位 置されていることも、潜在的な力となるであろう。歴史 の経験と宗教文化を背景として、東アジア地域は代 案的な世界化のための主体的役割を果たすべきで ある。この点で筆者は近代化の過程で提起された 「文化的なアジア主義」、「東洋平和論」が批判的に 再構成され、代案的地球化を志向する東アジア地 域統合論の礎石となることを期待している。

近代化の過程で韓国は幸い「東道西法」の原理 下に主体的に脱民族(国家)主義へ進んだところが あった。この原理は、地域文化を脱領土化させる 地球化時代にも続いて有効である。宗教間収斂が 言われ、二回目の車軸時代と評価される今日、誰 も犠牲者とならない共存と解放(平和)のための文 化混合主義を方法論とするためである。これは自 身の国家的境界を乗り越えて他文化に出会って、 自身を積極的に変化させ、地球化する過程を見せ る。すなわち、このような原理は儒仏仙の宗教文 化とキリスト的精神世界を批判的に収斂させて、野 蛮的地球化ではなく文明化された地球化の動力を 生産することが出来るということである。

ここで重要なことは地球的意識である。地球的 意識は全ての宗教が指向する究極点である。これ は宗教が教理と理念の服を脱いで、自己超越的修 行を本質として進む時に得られる結果である。代 案的な世界化の可能性が言及出来る時点がちょう どここである。このような主張は、現実政治では見 慣れないが、このような努力をせずに神の霊が歴 史の中で活動するだろうと信じることは誤算である。 生態学的危機によって一つしかない地球の終末と テロの恐れに包まれた今日の世界が、地球化の退 - 行の一面を現れているからである。 今や文明的地 球化のための東アジア宗教の役割が、どの時期よ りも重要となった。このため「東道西法」の原理で 西欧に出会った韓国の経験に耳を傾けてみること も良さそうである。



- 1)J.리프킨、『생명권 정치학(Biosphere Politics)』、李正 培訳、대화出版社 1996年, pp.428-436.
- 2) S.헌팅톤 『문명 충돌론 (The Clash of Civilizations) 』、 이희재、1997年, pp.20-21.
- 3) 同上, pp.437-438.
- 4) 최영종(チェヨンジョン)、『동아시아 지역통합과 한국의 선택 (東アジアの地域統合と韓国の選択)』、아연出版部 2003年, p.63.
- 5) 兪吉濬、「西遊見聞」14篇、『兪吉濬全書』1巻、일조각 「1971年、p.388. メソジストの神学者である邊鮮煥は兪吉濬 の立場を東道西器の発展的な形態として考えた。邊鮮煥、「濯 斯崔炳憲斗洋思想」、『神学斗界』、監理教神学大学1980年, pp.101-104.
- 6)これに関する筆者の次の文を見よ。「한국 개신교 신앙과 신 학의 현실(韓国のプロテスタント信仰と神学の現実)」、『하느 님 영은 불고 싶은 대로 분다-성령의 시대, 생명 신학(神の 霊はご自分の意思によって吹く一聖霊の時代、生命神学)』、む 들出版社 1998年, pp.26-58.
- 7) 申采浩、「지동설의 효력(地動説の効力)」、『丹齋申采浩集』 下巻、申采浩先生記念社業会 1977年, p.384.
- 8) 최원식 (チェウンシク)、백영서 (ベクヨンスオ) 編集、『 동아시 아 인의 동양인식:19-20세기(東アジア人の東洋認識:19-20 世紀) 』、文学과知性社 1997年, pp. 216-220.
- 9)심일섭(シムイルスオブ)、「한 말 개화사상과 기독교 수용과정 에 관한 연구(韓末の開化思想とキリスト教の受容過程に関する 研究」、『神学思想』28集、韓国神学研究所 1980年, p.161.
- 10) 兪吉濬、「西遊見聞」14篇、『兪吉濬全書』1巻、일조각 1971年, p.388.
- 11) 「大韓毎日新報」、1906年10月7日。; 邊鮮煥、「濯斯崔炳 憲과洋思想」、『神学과世界』、監理教神学大学1980年, pp.144-146.
- 12) 양권석 (ヤンゴンセォク)、「지구화와 문화간 해석학(地球化 と文化間の解釈学)」、『公共性의 윤리와 평화(公共性の倫 理と平和)』、韓国神学研究所 2005年, pp.453-456.
- 13) 이해영 (イヘヨン)、「신자유주의와FTA (新自由主義とFTA)」、 『리 길벗(ウリギルボッ)』10号 2005年 7月, pp. 30-37.

- 14) 同上, pp.33-34.
- 15) 장 보드리야르(Jean Baudrillard)、『장 보드리야르(消 費社会の神話と構造)』、이상율訳、文芸出版社 1991年、 p.98.; 우실하, 『실하리엔탈리즘의 해체와 우리 문화 바 로 읽기(オリエンタリズムの解体と我らの文化の読み直し)』、 소나무 1997年, pp.67-70.
- 16) 최영종(チェヨンジョン)、『동아시아 지역통합과 한국의 선 택 (東アジアの地域統合と韓国の選択)』, pp.59-60.
- 17) E. 사이드 『오리오리엔탈리즘 (オリエンタリズム)』, 박홍규訳、 교보문고1991年,参考。
- 18)このような観点に基づいて展開された筆者の本、『한국 개신 교 전위 토착신학 연구(韓国プロテスタントの前衛的土着神 学の研究)』(대한기독교서회2003年)を見よ。
- 19) 1Teilhard de Chardin, Hymne de L'univers (Paris, Editiond du Seuil, 1961), pp.26-27.
- 20)ケン·ウィルバー、『모든 것의 역사、(A History of Everything)』 圣호甘訳 大圓出版社2004年, p.233以下参照。
- 21) 上書, pp.485-486、495-499.
- 22) Ken Wilber, The Marrage of Sence and Soul.Newyork 1998, 本内容はこの本の核心部分である。
- 23) Ken Wilber, Eye to Eye: The Quest for the new Paradigms, Shambhala 1996, pp.2-7.
- 24) ケン・ウィルバー 『모든 것의 역사 (A History of Everything)』, pp.323-394.
- 25) 김경재 (キム・キョウゼ)、『름없는 하느님 (名付けられない神)』 한울出版社2002年, pp.17-38.
- 26) 최원식、백영서, pp.205-215.
- 27)上書, 23-24.
- 28) これは安重根が1909年11月6日午後2時30分に日本官憲に あげた文の内容である。 김 승혜 (キム・スンへ) 外、 『 불교와 기 독교의 수행(仏教とキリスト教の修行)』、2005, pp.65-66.

### 宗教と国民意識―フィリピンの場合

アテネオ・デ・マニラ大学

ホセ・マリア・マナリゴッド・クルス

Jose Maria Manaligod Curz

フィリピンのいくつかの町や市では受難週の間、 キリストの受難の像や死の像が通りに掲げられま す。これらの像は通常は人々の自宅の保管場所か 居間など人々が動きまわる場所に保管されていま す。自宅に死者の像があると安心するという人々の 気持ちは、私の考えでは、16世紀前からの慣習に 根ざしたものです。ダトゥ(コミュニティの長)が亡く なると、その後に行なわれる埋葬までその遺体は、 次のダトゥに就任させてもらうという強い願望を込 めて、有力な一族の家に保管されました。受難の キリスト像や死んだキリスト像を所有しているという ことは、一部には亡くなった長を扱う方法について の深く染み込んだ記憶に根ざしており、信仰的行 為であるだけでなく、その時代の社会階級制にお ける地位の証にもなります。社会が宗教を含む 様々な社会的力に形を与える一方で、そうした力が 社会を方向付けしています。

分類上の区分としての宗教は社会についての理 解を深めることを可能にしますが、宗教の利用には リスクが伴います。例えば「ムスリム・ミンダナオ」と いう語句は、ムスリムがミンダナオの人口に占める 割合はわずか17%、国家人口に占める割合はわ ずか4.5%だという事実を正しく認識する妨げとな ります。ムスリム・ミンダナオはミンダナオではムスリ ムが多数派であることを想起させる語句であり、こ れは事実に反します。

さらに「ムスリム・ミンダナオ」という語句では、非 常に複雑な社会政治的現実を代用する修飾語が 使われています。社会政治的現実を宗教的カテゴ

リーに置き換えているため、非常に階層化されたム スリム・コミュニティ内の民族的違いやその他の違 い、矛盾が曖昧になり、日々のイスラームにおける異 端的慣習が不鮮明になります。そのため、有効な 是正策を政府計画立案者は往々にして見逃してし まいます。これら計画立案者が使用するカテゴリー が不適切だからです。

国家の意義を明確にする場合に私たちは宗教が もつ役割について検討しようとしますが、宗教には 永久的かつ不変の形はありません。宗教の形は歴 史の期間とその時の社会状況によって変わります。

その状況が複数主義である場合、混成が生じる ことがあります。例えば、個人的なキリスト教の神を 信じる多くのフィリピン人は、別の宗教的伝統に属 する善と悪の非人格的な法則であるカルマをも信じ ることに矛盾を感じません。多元主義の状況のなか で自身の宗教を信仰している人はいわば、自分が 信じる宗教の声と一緒に多くの声を聞きます。信仰 者は正式に正統派の信念に同意すると同時に、極 めて快く、異教の考えや慣習を受け入れるでしょう。

宗教の多元主義の背景は、人がどのように宗教 に入り、どのように宗教から離脱していくか、信仰を変 えるか、あるいは信仰の特定の節合からどのように出 入りするかを説明するものです。フィリピン人は、何百 万という一時的な移民の例でもわかるように、急速 に変化する社会条件のなかで生活しているため、宗 教の形態が変化すると予想すべきだと思います。

現代のフィリピンにおけるキリスト教は既に述べた ように流動的です。キリスト教は確実に民間領域と

公的領域の両方に浸透しています。しかし、キリスト 教は公民権の正式のメカニズムが占有する空間を 精力的に組み込めるほどの魅力はありません。

宗教が社会に影響を及ぼすかどうかという疑問が提起される場合、ピープル・パワー革命である「エドサ II」と「エドサ II」がしばしば具体例として引用されます。この二つの出来事は間違いなく、強力な宗教的象徴主義に満ちていました。しかし、宗教は現職者の追放に関わりはしたものの、フィリピン社会の再構成に必要な新鮮なエネルギーと新しい意識を提供しませんでした。1898年のフィリピン革命の場合と同様、その1世紀後の1986年と2001年のフィリピン革命でも宗教が重要な役割を果たしたのは社会革命においてではなく、政変においてでした。

本来なら宗教の助けを借りて変化できるはずのフィリピン社会の市民に関する記録は悲惨です。1960年から現在までの間に人口は2,700万人から8,200万人に増加し、年間の平均人口増加率は約2.6%でした。貧困率は58%から33%に低下しましたが、未だに2,700万人もの国民が貧困ラインを下回る生活をしており、失業率は10%程度と高い率です。現在、800万人を超えるフィリピン人が海外で職に就いていますが、これら海外で働く人たちの高い収入とその人たちがフィリピン経済に毎年もたらす80億ドルは、その人たち自身とその家族が非常に高い社会的犠牲を払った上で得られているのです。

希望する国家像を人々が具体的に思い描く場合、宗教は特別な役割を果たしているのでしょうか。

1896年、スペインに反旗を翻した革命の前夜、テオドロ・パンサクラとドロテオ・パンサクラの兄弟は武装した民衆の蜂起を率いて成功し、その後、自らを知事および陸軍准将と名乗りました。しかし、1898年に革命が成功したとき、彼らはアギナルドが率いる革命政府の権限を認めず、部下にも認めないように強制しました。さらに彼らは、地域の富裕な一族に対する嫌がらせを扇動し、嫌がらせを受けた富裕な一族が土地を離れることは財産の均等な配分の

ために必要なステップだと考えました。テオドロとドロテオの2人は「裕福な者が貧しくなり、貧しい者が裕福になる」時が遂に来たのだと言いました。フィリピンの様々な地域のエリート層はスペイン人を追放したことで革命の目的は十分に達成されたと考えましたが、この2人の兄弟同様、自分たちを弾圧してきた全ての源から自由になることを求め、実際には沢山の良い事を求める人たちがいました。

この出来事は、勝利には至らなかったものの2004年の選挙におけるFPJ(フェルナンド・ポー・ジュニア)の人気、1998年の選挙におけるジョセフ・エストラーダの勝利の意味を理解しようとする場合に役に立つでしょう。この2人にはかなり違いがあるにもかかわらず、大衆は彼らのことを自分たちに引き付けて考え、彼らも大衆を自分たちの支持者だと考えていたという二重の意味で共に大衆にアピールしたのです。

カトリック教会はエストラーダに対してもFPJに対しても支援をしなかったにもかかわらず、エストラーダは大差で選挙に勝利し、FPJも2004年5月に勝利の手前までいったことは注目に値します。

カトリック教会がその好みを公に示したにもかか わらず、大衆がそれに反する政治的選択をした場 合、宗教は社会の方向付けをする能力を失ってし まったということなのでしょうか。

「エドサⅢ」と呼ばれることもある2001年5月1日の市民騒乱は教訓的なものでした。その日の早朝、メトロ・マニラの荒廃した地域から出てきた大群衆はエストラーダの追放と拘留に抗議して大統領宮殿を攻撃しました。エストラーダの弾劾を公に支持していた多くの教会集団とNGOにとって残念なことに、抗議者の多くは長年、彼らの保護下にあった地域の人々でした。教会集団が当惑したのは「自分たちの民衆」が間違った方向に行ったからではなく、その政治行動があまりに意外だったからでした。教会は自分たちの民衆のことを読み誤っていたかのようでした。

2001年5月1日の抗議は来るべき事態の前兆かもしれません。この出来事は、人々の間に絶望感が強くなっていることを示しただけでなく、教会を含め伝統的なリーダーから民衆が離れていっていることも明らかになりました。教会が大衆のなかでその存在感を回復し、民衆が抱く社会的問題への対応策を明確に示すことができなければ、道は分かれてしまうでしょう。今でさえ、何百万というカトリック教徒は教会の役員からではなく、教会とのつながりが薄いマイク・ベラルデなどカリスマ的人物であるリーダーからの合図を待って行動しています。

「エドサIV」が起きる可能性は明らかです。何故なら、「エドサIII」で人々が暴走した時、大衆だけでなく、大衆のものとは違った社会的地位と政治的課題をもった人たちも暴動に加わっていました。残念なことに「エドサIII」は真の改革をもたらすためのものではありませんでした。「エドサIV」が同じようなものにならないことを期待します。

教会が人々の生活の質の向上に重要な貢献を したいと思うのであれば、その方法を考え直す必 要があります。

フィリピンでは公的な場におけるキリスト教の存在はこれまで一般的に建設的なものではなく威嚇的なものでした。教会は、道徳的に破綻した政権の追放で示したように、事を打ち壊す能力があることを示してきました。しかし、教会が示さなければならないのは構築する能力、生産性と平等性を求めるキャンペーンを持続する能力です。

教会が建設的な次元についての考えを明確に 示していないことは、善行とは何かについての人々 の考え方から明らかです。或る人物が会社幹部に 最近、どのような良いことをしたかと尋ねたとしたら、 その幹部は慈善のために寄付をしたと言うでしょ う。その幹部が、雇用の創出などの善行を自分の 宗教心から出た賞賛に値する生活と考えることは 難しいでしょう。

信じがたいことのようですが、フィリピンの医師の

平均年間申告所得は10万ペソ(約2,000ドル)です。 多くの医師はスラムで医療使命を果たし、貧困家庭のために他にも有益な奉仕活動を行っていますが、医師であるからには賞賛に値する方法で他者に奉仕するべきであるという道徳観を医師は税金の計算をする際には保留にするようです。道徳心が時や場所を選んで発揮されることは明らかであり、こうした状況が生じているのは性別や世帯を超えて社会的現実についての有効な教えを教会が示していないからです。施しは大半の人にとって典型的な善行となりました。その一方で、社会の再建は他の手に委ねられています。

国に国家再建計画を策定し実施する能力がないことが次第に明らかになるなか、フィリピン再建プロジェクトに教会としてのビジョンを示し、資源を提供することが教会に要求されています。しかし、家族計画に関する教会の立場はよく知られているものの、農業改革、税制、環境、その他重要な問題に関する教会の立場は明確に示されていません。

教会は、公民権の正式のメカニズムに取組まずして、農業改革などの分野の改革を期待することはできません。しかし、教会が人々のなかに眠っている資質と資源を目覚めさせることに成功したなら、教会は次に、国家の問題に関与するという問題に取組まなければならなくなるでしょう。

# コメント・ディスカッション

#### 司会:小原 克博 (同志社大学大学院神学研究科教授)

それでは、二人の先生に引き続きコメントをしていただきます。

まず、高先生、よろしくお願いいたします。

## コメント: 高 師寧氏 (中国社会科学院)

議長、ありがとうございます。3人の先生の発表 を興味深く聞かせていただきました。そこで、李教 授の論文にいくつかの感想を述べさせていただき ます。

1999年に、ある会議に出席するために初めてソウルを訪れました。飛行機の中である人が、「たくさんの十字架が空に向かって聳えているのが見えたら、ソウルに到着したということですよ」と教えてくれました。実際にその旅行の前から、ソウルにはヨーロッパの多くの都市よりもたくさんの教会があると何度も人から聞きましたが、韓国でいかにキリスト教が急速に成長したかを物語っていると思います。

李教授は論文の中で韓国の近代史を考察されていましたが、それは中国の歴史にとてもよく似ています。つまり、両国での近代化のプロセスが、いずれもキリスト教に関連しているということです。私の発表で申し上げたように、「中国の近代化はキリスト教の到来とともに始まりましたが、それとほぼ時を同じくして、中国の人々の間で欧米諸国に抵抗する国民の意識が芽生え大きくなった」のです。また、李教授も論文の中で「韓国にプロテスタントのキリスト教が入ってきたのには、欧米諸国の拡大と

深く関係がある」と述べられていました。両国にキリスト教が到来したわけですが、その結果はそれぞれ異なっています。中国では、キリスト教は未だに社会の縁のほうにあり、信者は僅かしかいませんが、韓国は半キリスト教国家になっています。しかし、両国が直面している問題は同じです。それは、近代化とグローバリゼーションの時代にあって、いかにして伝統文化を守り育てて行くかということです。

私の意見では、近代化とは、工業生産の新しい 形態が前工業化社会に導入されたときに生じる、 経済と社会の変化のプロセスを意味し、最も効果 的な方法で自然を制御し人に有利になるように、 すべての組織と制度が系統的に知的化されます。 今や近代化は必然的なプロセスです。一方、グロ ーバリゼーションというのは、ある意味、近代化を全 世界に広めることと言えます。実際、グローバリゼーションも必然的なプロセスです。もちろん、近代化 とグローバリゼーションは、人の生活にとって全面 的に良いものではなく、そのことについては、李教 授が論文の中でよく述べていらっしゃいます。特に、 近代化とグローバリゼーションは西洋化を伴うので、 東洋の諸国ではそれらに対して色々な理解の仕方 があり、批判さえあるのは当然のことです。

李教授は、四つ見解を紹介され、その最後、すなわち東道西法の見解に特に注目されています。 李教授によると、これは「少数派の見解であるが、 東西の道と器の共存を目的とするもの」です。中国 では、明朝が終わって(17世紀初め)からも、ずっと 西洋文化およびキリスト教に対して様々な立場が 取られてきました。今日でも、近代化、欧米化、グローバリゼーションについては、多くの学者が異なる考え方や意見を持っています。彼らの意見がこうしていろいろと異なるのも自然なことです。私の立場は李教授に非常に近いものです。ともあれ、そのような共存をどう実現するかが大切です。

李教授は三つのコンセプトについて話されまし た。グローバリゼーション、グローバル意識、新たな グローバリゼーションです。先生によりますと、これら のコンセプトは互いに異なり、かつ互いに関連して います。「グローバリゼーション自体は人間の進展に とって正しい方向を向いているが、今日において全 人類の公益を目指すためには、グローバリゼーション に伴う退廃的現象を克服することがこれまでにも増 して急務である…。グローバリゼーションは、国家と いう概念を意味のないものにし得るもので、そのよう なことは過去の近代化のプロセスでは想像もできな かったことである。こうした事情において我々に必要 なのは、グローバリゼーションのためのグローバルな 意識である。それは、市場経済の物質的基盤の上 に構築されるグローバリゼーション以前に、我々が全 人類と生物圏を真に考慮したグローバルで普遍的 な意識を持つ必要があるということを意味している …。グローバルな意識に基づいたグローバリゼーシ ョンが、新たなグローバリゼーションへの道である。

教授はまた、「すべての宗教は、本質においてグローバルな意識を目指している。創始者の教えは、主義やイデオロギーにまで拡大される以前は、すべて自己超越を指向するものであった。そのような(現在のグローバリゼーションに代わる)新たなグローバリゼーションの可能性に関する眼識は、東アジアを起源としている。というのも、東アジアは近代化の成功と失敗の現実をすでに経験しており、宗教間と文明間の取引や取決めのプロセスを経てきているからである。また、儒教、仏教、道教が共存しているこの地域には、理想化された西洋のキリスト教を再解釈(修復)するための共通の基盤としての潜在力があ

る。東アジアは、その過去の経験と宗教文化を駆使し、新たなグローバリゼーションのための主導的役割を担うべきである」と述べられました。

そして、近代化のプロセスの中で提案された「文 化的アジア主義」または「東洋の平和の理論」が確 実に再び構築され、新たなグローバリゼーションを 目指す東アジアの地域的統合の基礎となることを 期待しているということを示されました。

基本的に、私は李教授の理念と理想に賛同します。私の理解では、現行のグローバリゼーションは 避ける事の出来ない進行中のプロセスですが、「新たなグローバリゼーション」は単に望ましい理想で あり、その理想を実現するのに不可欠な基盤はグローバルな意識です。しかし、李教授は東アジアの宗教の役割について楽観視されていますが、私はさほど楽観的ではありません。

李教授が期待されているように、東アジアの地域 統合のため、更には新たなグローバリゼーションのた めにも、文明の核としての東洋の主要な宗教は非 常に重要な機能を担うべきです。そして、私の論文 でも言及したとおり、様々な宗教機関の背景にある 宗教精神は、正しく理解されている限り、それぞれ の宗教で程度の違いはあるかもしれませんが、確か に、ナショナリズムではなく何らかのトランス・ナショナ リズムを育むものです。この点について、たとえすべ ての主要な宗教はグローバルな意識を育むのにも 貢献するものだと私が思っているとしても、私と李教 授は事前に話し合う必要もなく同じ結論です。李教 授が言われたように、「グローバルな意識とは、すべ ての宗教が向かっている究極の終点であり、それは、 宗教が主義やイデオロギーの覆いを払い除け、本質 としての自己超越に集中すれば達成することのでき る結果 です。そのようなグローバルな意識がなけ れば、多元的な文化を守り維持することのできる、 本当のグローバリゼーションはないでしょう。従って 理論的には、東アジアに共通する宗教精神は、東 アジア連合体を促進することができるものなのです。

しかし他方で、実際にはこれは非常に難しいことです。その理由は、東アジアの国々の間には、政治的、経済的、社会的状況の大きな違いがあるからだけではなく、私が論文で述べたように、少なくともいくつかの宗教はその影響力が近代社会で限られているからです。他国の状況についてほとんど知りませんが、私の国について私が述べたことが当てはまるのではないかと思っています。また、東アジアの宗教には、各国の強い愛国心を是正するに足るだけの意志や能力があるとは、私には思えません。それは、宗教自体のトランス・ナショナル的な要素の意識が弱いからだと思います。ですから、宗教はその意識を高め、愛国主義、特に過激や極端な愛国主義から距離を置く必要があります。

将来、いつの日か、東アジアの宗教が理想の実現のために活発な役割を協力して果たせることを私は願いますが、それにはそれら宗教自体が(いわゆる、新リベラリズム、新保守主義、新左翼、および、ほかの「その他」の主義もある程度包括した)グローバルな意識を高めることが必要です。そうすれば、宗教は自国内外でグローバルな意識を育んだ経験をお互いに交換することができ、そうすることが、その偉大な理想を実現するための最初で最も重要なステップだと私は思います。

私の質問をさせていただきますが、中国では、 李教授の論文に出てきた東道西法のような理論に 関心があるのはインテリの人たちで、一般の人々は その論理には関心がなく、関心があるのは何がな されているかであって、それは、私たちの偉大な主 導者である鄧小平が言った「黒猫であろうと、白猫 であろうと、ネズミを捕まえる猫が良い猫だ」という 言葉を彷彿とさせます。

東道西法の理論は李教授が言われたように少数派の理論ですから、私は、韓国でそれを有効に適用できるかというのが私の質問です。ありがとうございました。

【司会】 はい、ありがとうございました。それでは 臼杵先生よろしくお願いします。

# コメント: 臼杵 陽氏 (日本女子大学文学部教授)

ただいまご紹介にあずかりました臼杵です。私は中東現代政治史を専門にしております。最近では第二次世界大戦中の日本の回教政策、イスラム政策(Japanese policy to Muslims and Islamic affairs) についても関心を持っております。そのような個人的観点から、個々の先生がたにコメントをするというよりも、私自身3人のかたのご報告を聞いて、どういう問題が出てくるのかなということをお話ししたいと思います。

最初に、私がお話を聞きながら、3人の先生方 で共通している関心事は何かを考えました。おそら く、それは世界の二分法的な発想をなんとか克服 しようとする、つまりダイコトミーを克服するような方 向で考えているということではないでしょうか。グロ ーバリゼーションということを議論の前提として設定 するときに考えなければならないのは、かつて近代 化という問題との関係において(高先生も指摘して おられましたが)、19世紀においてウェスタン・イン パクトに対する現地社会のレスポンスとして二項対 立的に捉える発想とどのように違い、また同じなの かという点です。インパクトとレスポンスという関係 がかつては問題にされたわけです。では、今回、 21世紀を迎えた現代世界において、グローバリゼ ーションというときに、そのような二項対立的な発想 から自由になっているのかというと、実は自由にな っていないのではないというのが私の疑問です。

だからこそ、今、ペーパーを見せていただいたら、 李先生にしろ、ソリヒン先生にしても、一定程度、ハンチントンの文明の衝突論を評価している。これは 意外な評価というより、むしろ当然の帰結だと私は 思ったわけです(クルス先生は文明の衝突論には 触れませんでしたが)。ある意味ではハンチントンの 議論は、pluralな世界観が並立しているという現 状認識に基づいています。つまり、ハンチントンが、 文明は複数存在するのを認めているとことを前提 で語っているからこそ、ウェストとイーストとか、オキ シデントとオリエントとか、あるいはヨーロッパとアジ アなどとった世界の二分法的な発想を克服するた めの議論の可能性を考えた場合、ハンチントンの 議論は非常に面白い方向に持っていけるかもしれ ないといえるのではないかと思います。

もちろん、クルス先生は二分法については全く触れませんでしたが、むしろ逆に新鮮に感じたのが、カトリックがフィリピンでどのように受容されたかということを、国内の問題と絡めながら話しているところに、二分法的な発想、つまり西洋と東洋とか、ヨーロッパとかアジアとか、そういう分け方が本当にできるのか、ということへの批判がすでに込められているともいえます。そもそも、グローバリゼーションの問題をどのように設定するかという全体の枠組みの問題と深く関わってくるのではないかと思います。

といいますのが、例えば問題の設定として、日本は アジアかという問題の設定が常にされているわけで す。もちろん、答えはイエス・アンド・ノーなのですけれ ども、私の立場から言えば、日本はアジアではないと 断言できます。少なくとも日本自身が、脱亜論を引き 合いに出すまでもなく、日清・日露戦争以降は、日本 は植民地宗主国としてアジアではないと自己規定し てきた歴史を持っていることは間違いないわけです。

にもかかわらず、日本は少なくとも敗戦後も含めて、アジアの一員であるかのようなふるまいをしてきたというところに大きな問題があります。そもそもここで問題にしなければいけないのは、こういう場所でアジアということを問題にするときに、やはり日本の役割とは一体何なのかということを、前提としてちゃんと考えなければいけません。

なぜこういうことを言うかというと、やはり李先生が、日本の植民地支配の問題を正面から取り上げてくれて、安重根(アン・ジュングン)の話をしてくれたからです。これはやはり、非常に大きな問題提起

になると思います。といいますのが、私たちが議論するときに、日本は例外だという問題の提示の仕方がよく出てくるわけです。例えばハンチントンの問題を取りますと、ハンチントンは、最初のうちは日本も儒教文化圏に入れてしまっていたわけですが、相当強い反対意見を考慮して、途中から分類を変えて、日本は日本文明だという言い方をして、ジャパニーズ・シビリゼーションというふうに、儒教圏から日本を分離してしまったわけです。

ここから実はいろいろ問題が出てくる。つまり、 それはアメリカ側から見れば、ジャパン・バッシング のための方便として使えますし、日本のナショナリス トにとっては、これは日本の特殊性、つまり日本は ユニークであるということを強調するための論拠に もなっていく。要するに諸刃の剣というか、いい使 い方もできるし、悪い使い方もできるという、二面性 を持った議論であろうということになります。

それで、先ほどの二分法的世界観の問題として、 私がここでちょっと提起したいのが、第二次世界大 戦中の帝国日本にウルトラナショナリスト、超国家主 義者と位置づけられたイスラム研究者がいました。 日本人のかたはほとんど知っているわけですが、 大川周明(1886-1957年)という大東亜共栄圏を 主唱したイデオローグがいます。この人が1938年、 日中戦争が始まってから出版した本に『回教概論』 という概説書があります。この『回教概論』の中で、 彼は非常に意外な議論を展開します。

それは何かというと、日本人にとって意外な議論です。「イスラームは西洋的である」と言ったわけです。それはなぜか。イスラームこそが、ギリシアの哲学・科学を継承した正当な文明である、と。したがって、イスラームは西洋的なものなのだ、という言い方をしたわけです。これはある意味では、我々日本人にとってはショッキングだったわけです。つまり、イスラームというのは東洋に属することが自明の前提の位置づけでやってきたのが、イスラームは西洋的だと言われたたときに、これは日本人にとって大変な問題提

起をしたことになるわけです。もちろん、イスラーム世 界を「中洋」などという地域概念で表そうという提唱 もされたりしています。ここで、だから西洋とか東洋 と分けることが、一体どのような意味があるのかとい う問題と改めて考える必要があると思います。

アジア主義の問題を李先生は提起しておりまし た。そのアジア主義のときに、日本も恐らく、日清、 日露戦争以前はアジア主義的な方向性は、それ以 降とはちがって、それなりに積極的な意味付けがあ ったと思います。というのも、日清戦争以前は日本 もアメリカを含むヨーロッパ諸列強によってその国土 を侵略される可能性がありました。つまり、日本が 非抑圧的な民族の一員としてアジア主義を唱える 間は、アジア主義というのはアジアの人々にとって も積極的な意味があったと思います。

ただし、日清、日露戦争以降のアジア主義は、非 常に危ういものになってくる。日本がアジアにおけ る覇権を正当化するためのイデオロギーとして、あ るいは侵略的な手段として使われてくることになっ てくるからです。実際問題として、第二次世界大戦 中の帝国日本において、大東亜共栄圏などという 言い方でなされるときのアジア主義の文脈におけ るイスラーム研究の在り方を一言で言うと、日本に とってはムスリムは「回教徒問題」であったわけで す。つまり、「回教徒問題」という当時あった表現に 集約されるのですが、要するにイスラームは日本にと、つながってくるのではないかと思います。 とって「問題」として提起されただけなのです。

問題とはどういうことかと言うと、速やかに解決 されなければならない政治的懸案事項だったわけ です。イスラムのみならず、アジアの問題も、たんに [問題]だったわけです。 そういう用語がテクニカ ル・タームとして当時の雑誌などでは「回教徒問題」 「アジア問題 |という言い方で提起されてきたわけ です。これはどういうことかと言うと、日本にはムス リムの立場に立ってアジアの中でムスリムの将来に ついて考える用意がまったくなかったことを意味し ているわけです。

ところが、1937年に日本が中国に侵略してからは、 日本は回教徒の問題、イスラームの問題をまじめに 考え始めました。なぜかというと、それは中国の対日 抵抗運動を分断するためであった。それは国共合 作、つまり共産党と国民党が統一して、日本に対し て統一的な民族運動を始めた。それに対して、中国 にムスリムの傀儡国家を作って両者を分断していこ うということが初めて戦略上の問題として浮上してき た。そういうことで、日本におけるイスラーム理解のあ り方も侵略と結びつきながら戦略研究として出発し たという、植民地主義にかかわる深刻な問題がある ことを一つ申し上げておきたいのです。

これはむしろソリヒン先生にお聞きしたいことな のですが、もう一つの事例として、グローバリゼーシ ョンの問題を考えるときにはそもそもイスラームの発 展そのものが、すでにグローバル化の運動ではな いかという点を、どのように評価されているのか、と いう点です。先生の論文を読んだら、ほとんどもう これは、イスラームこそはグローバル化の最初のパ イオニアというか、歴史的先行事例であると言って もいいという印象を受ける。時代を超えたグローバ ル運動としてのイスラーム的ウンマをどのように評価 するのか。つまり、二項対立的な、西洋・東洋とい う発想を乗り越えたところのイスラーム的なネントワ ークの広がりをどういうふうに考えるのかという問題

もう一点、この二分法的発想の中で、今日本で 非常に危うい議論として出てきているのが、ここの 中でいちばん問題になってくるのでしょうけれど、 一神教と多神教という二分法的な分割の話です。 つまり、日本の宗教文化は多神教だから他者に寛 容で対立を引き起こさず、他方、一神教は排他的 で他者に厳しいからテロのような対立を引き起こ すという、非常に単純化された発想があるわけで す。現代世界でいろいろな問題を引き起こすのは 大体、一神教的な世界からだという議論が前提と なって、日本の多神教を非常に高く評価し、日本的

な多神教的な共存・共生が本来あるべき姿だとい うことを提唱し、日本型共存モデルとして世界に代 替案として提示しようとする人々がいるのです。

そのような日本型多神教共存モデルに対して、そ れに対抗できるような議論を、我々日本のイスラー ム研究者、あるいは日本の言論人は持っているか というと、実は持っていないという問題がもう一方 であると思います。そういうことも議論の中でやって いただきたいというか、むしろ残念ながら昨日、私 はちょっといなかったので、松本健一先生が何をし ゃべったかよく分かりませんが、そのような日本の素 朴な文化ナショナリズムと結びつく形で危うい知的 状況が醸成されつつある日本社会というものが、や はり問題なのだと申し上げたいのです。

いちばんの問題が日本だという、この場で行わ れていることが問題なわけであって、ここで一体何 をどのような形で発信していくのか。つまり、日本を アジアの中でどう位置づけて、それでこの一神教 断罪の議論の克服のために何をやるのか、あるい はやれるのか。一神教の方々と相互のダイアローグ を行うと言うときに、日本がどういう役割を果たすこ とができるのかという問題と関連して、すでにこの ような場を設けたこと自体が、ある程度の役割を果 たしたことになると本当に言えるのか。それとも、先 ほど午前中の終わりに、ソリヒン先生が「こんな貴 重な場にちゃんと政治家を呼んで来い」と提起した 問題とつながってくると思うのです。「こんなところで 内向けに議論だけしていてもしょうがない。しっか りちゃんと日本の政策決定に反映させろ という点 について、やはりもう少しこの点は、踏み込んで議 論すべきことではないかというふうに思いました。

いずれにせよ、かつて明治時代には、岡倉天心 (1863-1913年)という日本のアジア主義を提唱し た思想家がいました。天心は「アジアは一つ」という 理念を掲げたのですが、実は天心がそれを提唱し て以来、アジアは一つであったことは一度もないと いう、この歴史的な現実をどうするのか。そんな分断

状況で「アジア」という言葉をそんなに安易に本当 に使えるのか。場としてのアジアというのを、本当に 地理的な概念として使うのではなく、違うレベルで 使うのであれば、一体どういう意味で使うのか。主 体形成としてアジアをどのように提唱していくのか。 アジアの代わりに「東洋」という用語を使うのもけっ こうなのですが、アジアの対としてあるのは、必ずヨ ーロッパである。また東洋の対として西洋がある。さ らに主体がヨーロッパあるいは西洋であり、アジアあ るいは東洋はその客体としてはじめて意味をもって くるという、こういう二分法的な発想を、あるいはオリ エンタリズム的な思考ともいっていいのですが、それ をどうやって克服するのか。このことをやはり問題提 起として、私自身は申し上げたいと思います。また 実際問題として、お三方の議論を聞きながら、やは りそのようなことを感じたわけです。

もう一言付け加えれば、最近ポストモダニストの中 でよく言われている議論ですが、「戦略的本質主義 | という言い方で。つまり、とりあえず本質主義的に、 ある文明とか地域でもいいのですが、実態があると いうふうに措定する。しかし、これはあくまで対抗す るための拠点として、あるいは抵抗のための一つの 手段として使おうという議論のやり方があります。こ ういう戦略的本質主義的な発想・議論をやはり積 極的に展開する必要もあるのではないか。その意味 では私自身は、文明という問題設定も非常に意味 があると思っていますので、必ずしも文明に対して 批判的ではないということでもあるわけです。

ということで、十分なコメントになっていないので すが、私自身の問題提起ということでお聞きいた だければと思います。どうもありがとうございます。

#### ディスカッション

【司会】 ディスカッションに入りたいと思います。始 める前に、特に日本人のかたにお願いしたいことが あります。通訳をする際に、あまり早口でしゃべる とうまくいきませんので、ゆっくり、はっきりとお話し

いただきますようお願いします。

私たちに残された時間は、あと1時間だけです。 たくさんの課題がありながら、1時間で到底まとめる ことはできそうにないのですが、できる限り、たくさん のかたにお話しいただきたいと思います。なるべくお 一人の発表・発言は短くし、できるだけ多くの方が 意見を言えるように、ご配慮をお願いいたします。

先ほど、コメンテーターのかたからコメントをいた だきましたが、非常に重要な問題提起がされたよう に思います。臼杵先生は、日本がアジアなのかどう かという点に触れてくださいましたが、この問題は 簡単には結論が出ませんので、ここでは触れない でおきましょう。

ただし、アジアをどう位置づけるかは、やはり大事 な問題です。東洋と西洋、あるいはアジアと西洋と いう二分法の中で、私たちはそれを意識してきました。 臼杵先生も言われましたように「戦略的本質主義」 という立場は十分あり得ると思います。別の言葉でれだけに、もし宗教のポジティブな側面をきちんと これを言い換えると、「アイデンティティ・ポリティクス」 ということになるでしょう。マイノリティである存在が、 その存在をきちんと社会に訴えていくためには、本 質主義的に、その特質をアピールしていくというやりたいと思います。 方があります。

一般的には、西洋文明とアジアの文明を文明の 対立と見なしがちですが、事実は文明の対立では ないと思うのです。西洋文明には、"civilizational universalism"とも言える文明論的な普遍主義が あります。それを世界に広げていこうとするベクト ルがあります。

ところが、それに対抗しようとしたアジアの各国して答えたいと思います。 各地域の反応は、いわば "cultural particularism"のような形で、固有の文化の特質を主張する ことによって、ユニバーサリズムに対抗していこうと するベクトルを持っています。その意味では、文明 と文明の対立というよりは、文明と個別文化との対 立や衝突であったのではないかと思います。

このセッションではアジアの将来や、そこにおけ

る宗教の役割を論じていきたいのですが、先ほど も臼杵先生のコメントの中にも簡単な紹介がありま したように、日本の中では、一神教の評判はすこぶ る悪いのです。一神教が何か役に立てるかどうか などということは、なかなか議論になりません。

それどころか、日本で出ている本の中には、「一 神教がこの世界からなくなれば、世界は平和にな る」といった主張を含んでいる本がたくさんあり、そ れに賛同する人も少なくはありません。そもそも、 宗教に対してネガティブな態度を取る人が多いとも 言えます。たとえば、1995年にはオウム真理教によ る地下鉄サリン事件がありましたが、この事件の影 響もあって、宗教を積極的な形で語るのは難しい 雰囲気があります。

ですから、このような状況の中で、本当に東アジ アという文脈の中で、宗教がどうポジティブな役割 を果たすことができるのかは、大問題なのです。そ 社会に提示できれば、本当に素晴らしいことだと思 います。では、私たちが共通にできることは何なの か。そのことを、残された1時間の中で探っていき

まず、コメンテーターのかたからコメントおよび質 問が出されていましたので、3人のプレゼンターの 先生方に、ごく短く、できればお一人2分以内でお 答えいただきたいと思います。

#### 【李】 貴重なご評価をありがとうございました。

二人の先生方の質問に対して、いくつか、簡略

まず、はじめに、私の論文の内容が楽観的であ るということに対して、私も認めましたが、はっきりし ていることは、宗教的なグローバルな意識がないと 私たちが追求しているグローバリゼーションも不可 能であるということが前提であります。

二つ目は、高先生が猫の話をしながら、「東道西法」 という原理が中国の実用主義的なことと似ているの

ではないという質問をしてくださいましたが、私は違う と思います。まず、「東道西法」の原理の中には開放 性と主体性をすべて含んでいる原理であると思いま す。ですから、もし実用主義の立場から似ていること を探すとすればこれは韓国の開化派の観点である と思い、この「東道西法」の原理の中には、たとえ弱 者の立場が入っているがそれにもかかわらず、韓国 文化に対する主体性が強調されて、そしてその主体 性の根拠に対して開放性を強調したのが私は中国 の実用主義と違う点があると考えます。

三つ目は最近、韓国では安重根事件百周年を 迎えて安重根に対する研究がカトリックを中心に本 格的に活発になされています。私は今日、安重根 の特別な立場を「東道西法」に根拠して理解をしよ うと努力しました。この点で、安重根のこのような 論議がアジア主義という立場と多く異なることはあ りませんが、私は安重根の立場が広い意味の文化 的アジア主義という側面から、いままで日本で追求 【司会】 それではこれから自由に議論していきた してきたアジア主義は違うグローバルなレベルを含 むアジア主義を標榜したと考えて、安重根の視点 を韓国的視点から強く主張したいです。

ジアから除外したことを一番良くない見解であると 私は思っています。過去に日本がロシアと戦争をし たとき、多くの東洋の国々は日本を支持しました。 しかし、日本が本当にアジアで役割とその使命を 弱化させ、もしアメリカのような方向を継続していく 傾向を持っているとすれば、アジア人の代案的グ ローバリゼーションのためにあまり良い選択ではな いと考えています。

最後に、申し上げたいことは一神教に関すること です。西洋式の一神教と、日本のシンクレティズムを 強調する多神教、この二つのいずれからも、今日の この状況を解決できるような十分なエートスを期待 することは難しいと思います。このような観点から私 はいわゆる西洋式の数字的な意味の一神と日本を 中心とした多神、一神と多神を含めた新しい概念と

してのラディカル・モノセイズム、すなわち、徹底した 唯一神教に対する再概念化が必要であると思いま す。私は、一神と多神を含めた新しい概念としての 一神教を論文の中で提案しました。もちろん、討論 が多く必要ですが、このような新しい二つの両極端 を含む再概念化を通して、私たちは一神教の弊害 を克服しながら、宗教がグローバルな意識となる可 能性を見出して行くのではないと思います。

【司会】 はい、ありがとうございました。

それでは、クルス先生、申し訳ないのですが、2 分か3分くらいでお願いします。

【クルス】 私に当てられた時間を放棄して、代わ りに皆さんの質問を聞かせていただきたいと思い ます。ありがとうございます。

いと思います。カマール先生が前回も発言できま せんでしたので、まずカマール先生どうぞ。

四つ目は、ハンチントンの思考の中で、日本をア 【カマルザマン】 どうもありがとうございます。 通 訳の方にとって速過ぎるようでしたらお許しくださ い。でも、時間が押していますので。

> たくさんのことがすでに語られました。では、グ ローバリゼーションと宗教の必要性について、たい へん手短にいくつかの点に触れたいと思います。 個人的にお話しする必要があるのなら、後ほどお話 しいたします。では、世界の状況についてですが、 私は主にこのことについて懸念しています。私たち は、最近ニューデリーで起こったことを目にし、先ほ どあそこにいらっしゃる私の良き兄弟に哀悼の意を お伝えしたところです。

> 祭典の最中に、ムスリムとヒンドゥー教徒が爆破 されたのです。いずれにとっても聖なる祝日にです。 このようなことが後どれほど起こればいいのでしょ うか。ヒンドゥー教徒がムスリムを爆破したのなら、

それは報復や怒りであると捉えることができるでし ょう。ムスリムがヒンドゥー教徒を爆破したのであっ ても、同じことが言えます。しかし、ヒンドゥー教徒と ムスリムがともに爆破されたのです。これをどう説 明すればいいのでしょうか。

狂気です。私たちは皆、狂気となり、非常に混乱 した世代の人々が育ちつつあります。私たち学者は これについて何をすれば良いのでしょうか。それが 現状です。多少、興奮しすぎたようで申し訳ありませ ん。でも、子供が親を爆破したり、兄弟が姉妹を爆 破したりする時代に生きていたいと思わないのです。 私が主に懸念していることですが、そのようなときが 来るまで、私たちは手を拱いているいつもりなのでし ょうか。それが私の一番心配していることです。

そうです。グローバリゼーションは実際に起こって おり、私たちはグローバリゼーションの良い面を取り 入れるべきです。しかし、宗教を持つ人々、私たち はどのようにグローバリゼーションを捉えれば良いの でしょうか。多宗教間対話は、もはや余力で行うこと ではなく、しなければならない必要なことなのです。 とはいえ、多宗教間対話の場では、私たちはそれぞ れの立場を理解する必要があります。私たちは非常 に微妙な問題を踏みつけてしまっているのです。

すべての社会で多宗教間対話をする準備がで きているわけではありません。私たちの主な仕事 は、自分たちの社会の中で努力することです。手 を差し伸べて、相手を理解することです。しかし同 時に、現在起こっていることの微妙さを意識しなけ ればならず、この微妙さを尊重しなければなりませ ん。そうしなければ、始めてもいないのにすでに失せ、自分たちに都合の良いようにさせる場でもあり 敗してしまいます。

ですから、私たちに必要なのは対話のエチケッ トと私が呼んでいるものです。何について話し、何 について話すべきではないか、です。神学論的に、 一神教でも多神教でも、この点については論議の 必要はありません。私は「inter-religious(多宗教 間) |ではなく、「interfaith(多信仰) |という言葉が

気に入っています。Inter-religiousという言葉は、 制度化された宗教だけを対象とした言葉ですが、 interfaithなら制度化された宗教や正式な宗教を 持っている人だけでなく、信仰という感覚、理念を 持つ人々も含まれ、ある意味でこのような人々をよ り尊敬するからです。

なぜなら、欧米に目をやると、多くの人が宗教を拒 否していますが、人道的な問題になると、人々は列を 成し人の鎖を作って、見ず知らずのイラクの人々を守 ろうとするからで、このような「人の鎖」はどの特定の 正式な宗教にも属していないのです。彼らは個人的 な利得や理想郷を求めたりしているのでもなければ、 地獄に落ちるのを恐れているわけでもありません。彼 らがそうしているのは、精神の純粋さ、純粋にその問 題のためにしているのです。ですから私としては、 interfaithのほうがinter-religiousよりも広い意味 があるような感じがします。 そういうわけでinterfaith という言葉が私は本当に好きです。

さらに、この方がより包括的です。私たちは排他 的であるのをやめなければならないときに来ていま す。私たちを分断してしまうような論争は避けるべ きだと思います。多神教であれ一神教であれ、そ れは世界にとって問題ではありません。私たちに ある問題は、お互いに対してどのように振舞えばよ いのかが分かっていないことです。ですから、私の 中で多信仰間対話は、神学論に関する対話では ありません。前にも言いましたが、神学論議は、発 展性の望めない論議ですから。

また、多信仰間対話は、相手の信仰を希薄にさ ません。ちがいます。多信仰間対話の場とは、私 たち皆が共通の問題に取り組める場のことです。 そしてそれ故に、倫理的な点についてお互いに手 を差し伸べ、心に触れ合うことができるのです。

申し訳ありません。東洋のペルソナと私が呼んで いるものについて語る時間がありませんが、倫理と いうことで私の心に浮かぶ例として孔子を取り上げ

たいと思います。倫理ということについては、すべて の宗教や信仰が多くのことで一致しています。例え ば、ユダヤ教とキリスト教の十戒、ヒンドゥーの戒律 (Nyamas)、仏教の戒律、ジャイナ教の偉大な誓い、 イスラムのシャリーアがあり、これらの宗教の多くが、 殺すこと、盗むこと、中傷すること、非道徳的な行為、 ついでに言えばアルコールさえも禁止しています。

そして、特定のレベルではなく、普遍的なレベル における人間の尊厳に関わる問題について、私た ちはともに努力することができるのです。できない わけがありません。できないことはたくさんあります が、私たちにできることもたくさんあります。

では、最後の質問です。これは私たち皆にとっ て難題です。ちょっと失礼かもしれませんが、僭越 ですが、私を貴方の姉妹として、姉妹以外の何物 でもなく、姉妹として受け入れてください。貴方が 私を好いてくださるのなら、私は貴方の姉妹です。 貴方が私を嫌っても、私は貴方が好きです。私は それでも貴方の姉妹です。私は統一ということをこ のように理解しています。意見の対立が私は大好 きです。なぜなら、意見の対立があって、私は貴方 をより深く愛することができるからです。

では、私たちは皆講師であり、教授です。私た ちは、毎学期、多くの生徒を前にしますが、より良 い明日のために変化を起こす要因として個々の学 生を育てて行くために、私たちは彼らに何を伝えて きたのでしょうか。

責任ということについて語るとき、私たちは総じ て、「政府はこれをしていない、政治家はあれをして いない、メディアはこれとあれをすべきだ」と言いま す。しかし、なぜ自分たち自身を指さすことはしな いのでしょう、私たちは何をしてきたのかと。よく言 われるように、何かを指さすと、残りの3本の指は 私たちに向かって指さしているのです。そして、ここ に失敗があるのだと思います。変化を起こすという ことを、私たちは自分たち自身の問題として捉えてれた臼杵教授と教授のご提案について始めます。 いないのです。

では、多信仰間対話が失敗したとしても、それは 必ずしも対話がうまく行かなかったからではなく、そ の対話の主催され方や組織関係者が、何か他のこ とを目論んでいると疑われたからかもしれないので す。多信仰間対話には誠意が不可欠だからです。 多信仰間対話が、個人的な事項のためや改宗させ るためや「他者に対して威張り散らす | 場になって はならないのです。平等な者同士が共通の問題に 向けて対話しなければならないのです。

疑われたら、例えそれが僅かな疑いであっても、 何かが間違っていると感じたら、人は離れて行って しまいます。そして、いったん離れると戻って来ま せん。なぜなら、信頼というものは非常にデリケー トな人間の要素だからです。そして、信頼は誠意の 上に築かれなければならず、誠意とは明白なもの です。誠意を宣言したり、誠意を叫んだりすること はできません。誠意は明白なものです。対話が失 敗した例を私たちはたくさん見て来ました。ならば、 何かが間違っているのですが、それは必ずしも対 話をするということ自体のせいでもなく、対話を拒 否した人々のせいでもないのかもしれません。それ は、もしかしたら、人々が事の進み方に何か違和感 を覚えたからかもしれないのです。

私の兄弟、姉妹の皆さん、少し夢中になり過ぎ てしまったことをお許しください。でも私は、私たち の世界が向かっている方向を不安に思っていて、 皆さんもきっと同じように不安に思っていらっしゃる ことでしょう。ありがとうございました。

【司会】 では、次の質問者はセット先生、それか ら徐正敏先生の順番でいきます。

【セット】 ありがとうございます。これまでに言われ た大変興味深い内容について、インド人としての見 解を少し付け加えさせてください。最後にコメントさ 日本がアジアの一部ではないということです。これ

は非常に挑発的で、教授ご自身が本当にそう思っ ておられるのかどうか分かりませんが、教授の意見 に賛成できません。李教授のほうに賛同します。

日本は十分にアジアの一部であり、これまでもず っとそうでした。過去二千年の歴史、平安時代、そ していくつかのその他日本史上の時代を思い出し てください。中国や韓国と密接に関係があった時 代、450年前にはフランシスコ・ザビエルのような人 物を通して、ゴアのローマ・カトリック教会と親密な 関係にありました。ゴアは、ザビエルが最初に到着 し、今は眠っている場所です。そして、松本教授が ルを記念した教会があります。

ロ・アメリカンの世紀であって、1902年の英国との 協定により、日本は権力者のクラブまたは金持ちの クラブのメンバーになったのです。そして、何かに すから、ハンチントンは完全に間違っています。 つけ1945年以降、そして1952年のアメリカとの安 全保障条約以降、日本は英国とアメリカに支配され るようになり、中国や韓国と関わる場合でも、欧米 の植民地支配国の弟であるかのような形で関わっ て来たのです。

21世紀は、日本が再びアジアをそのアジアの目で ています。何と書いてあるのでしょうか。 見る世紀とならなければいけません。岡倉天心の 名前を挙げられましたが、岡倉天心は、世界でこれ までで最も偉大な普遍救済論者であり人本主義者 である、ラビンドラナス・タゴールとマハトマ・ガンジー の影響を深く受けていました。彼らについては後ほ ど述べます。しかし、日本は十分にアジアの一部で す。3名の主な発表者の方がいらっしゃいました。ク ルス教授は、カルマとローマ・カトリックがフィリピンで は共存していることについてお話しになりました。ソ リヒン教授は、非ムスリムの人々をも含むウンマにつ いて雄弁に語られました。そして、ヨーロッパに行っ てイスラームを見つけたがエジプトにはムスリムがい ない、それとも、ムスリムは見つけたがイスラームはな かったでしたか、とにかく、そのムハンマド・アブデユれはまったくイスラーム的な行為ではありません。

ーでしたか、の言葉を教授は引用されました。

そして、教授と同じイランのお仲間であられるジャ マル・アドディン・アルアフガニ教授も同じ趣旨のこと を話されました。李教授は、東アジアの宗教とキリ スト教が合体したこと、および一神教主義と多神教 主義の二分化について話されました。それで、私は このことについて細かく検討したいと思います。

私たちは、皆が一神教から離れて多神教になれ ば、どうにか対立が終結するという単純化した考え のもと、努力しています。私はそれがあまりにも単 純すぎる考えだと思います。仏教であるビルマと仏 昨日言われたように、九州の鹿児島には、ザビエ 教であるタイ国が何世紀にも渡っていがみ合って いることを忘れないでください。ですから、私はハ 19世紀終わりと20世紀は、日本にとってアング ンチントンが全面的に間違っていると思います。ま た、中国と日本については、両国とも仏教であり儒 教の伝統がありますが、互いに対立しています。で

> 私が言いたいのは、「多神教的宗教であるヒンド ゥー教」の本質は、ヴェーダの最後に記されている ということです。ヴェーダとは三千年の知恵の宝庫 である聖典で、その最後の書がウパニシャッドで、 ウパニシャッドには、一神教のまさに基本が含まれ

人はそれぞれ誕生して生まれ変わり、また誕生 して生まれ変わるというカルマの輪を経て行きま す。そして、この終わりのない輪は、魂が開放され るまで続き、人の魂はパラートマンという普遍の魂 と一体となるのです。アートマンが普遍の魂である パラートマンと合体します。これは、まさに純然たる 一神教主義です。

ですから、多神教と一神教の間の線は非常に 細いものです。シーア派のモスクに行くと、人々が バグダッドではムサ・アルカディームの墓に接吻して いるのを目にするでしょうし、ナジャフやカルバラに 行くと、聖人に取り成しを請うために人々が紙片を 結び付けている姿を見ることができるでしょう。こ

は、人と神の間にマラが介在する必要があるとは 言っていません。人は神と直接語ることができ、誰 も他の者を必要とはしません。

ですから、ヒンドゥー教の多神教主義が何で、イス ラームの多神教主義とは何なのでしょう。ローマ・カ トリック教会に行けばイコンがありますし、ギリシャ正 教会に行ってもイコンはあり、多神教主義や偶像崇 拝は、表面のすぐ下にあることが分かります。

では、対話のエチケットとこの普遍主義的取り組 み方の必要性について言わせてください。グロー バリゼーションは、皆さんもお気付きのように双方向 に働くプロセスです。高教授が、ソウルにはいわゆ るキリスト教国よりもたくさんの教会があると言われ ん。アブラハムや主モーゼの教えは、「目には目を | ました。皆さんは、ロサンゼルスには、どの仏教国 よりもたくさんの仏教の教会と寺院があるのをご存 知でしたか。ですから、アメリカもまた私たちと同様 にこのグローバリゼーションの対象なのです。

アメリカでは学校に通っている子供の3人に1人 が有色人種で、白人ではありません。2025年まで には、アメリカの学校の生徒2人に1人が有色人種 になります。ですから、多元文化性も双方向に働く プロセスです。私たちはその対象、または被害者で すが、他の人たちも皆、同じグローバリゼーションに 晒されているのです。

ですから、カマール教授の普遍主義的取り組み、 倫理の対話、そして岡倉天心やラビンドラナス・タゴ ールに遡る宗教の比較研究となるのです。彼らは 偉大な人本主義者であり、日本を始めとする多くの 国の教育に欠けている、普遍救済主義的価値観 を信じる偉大な人々でした。

そして、次のことを言って締め括りたいと思いま す。これは通訳の方々には難解になるでしょうが、 がんばってください。

タゴールからの引用です。これがウパニシャッド の基本であり、ゴータマ・ブッダ、お釈迦さまからマ ハトマ・ガンジー、それから東京裁判の裁判官ラ

預言者ムハンマドに平和あれ。預言者ムハンマドダ・ビノード・パールに至るまで、何世紀にも渡りイ ンドで継承されてきた普遍主義/人本主義のメッ セージの基本です。人類公平のメッセージであり、 世界平等のメッセージです。

> 引用する前に、もうひとつ挑発的な発言をさせ てください。仏の生涯とキリストの生涯を比べる際、 仏が生きていたのはイエス・キリストのたった500年 前であったことを忘れないでください。ですから、 仏のメッセージは、イエス・キリストが生まれた場所 にも充分届いていたのです。

仏もキリストも謙虚で、哀れみ深い人でした。「も う片方の頬を差し出せ |という非暴力主義は、キリ ストがユダヤ教の教えから得たものではありませ でした。では、イエス・キリストは、この「もう片方の 頬を差し出せ |という非暴力主義をどこから得たの でしょうか。

【司会】 セット先生、そろそろバトンタッチを。

【セット】 はいはい、そろそろですね。

この言葉を紹介して、皆さんにお教えしましょう。こ れについて、私は概してこのように考えています。そし て、仏とイエス・キリストの平等主義的傾向、すなわち、 神の前では皆が平等であるという観念があります。イ ンドでは、人類と普遍救済主義のための次のメッセ ージが何年にも渡って伝え続けられています。

「心に恐怖がなく、頭を高く掲げた場所、知識が 自由な場所、真実の底から言葉が出る場所、偏狭 な国の壁で世界が分断されることがない場所、た ゆみない努力が完成に向かって腕を伸ばす場所、 透き通った理性のせせらぎが、死滅した生息地の 陰鬱な砂漠でも進路を失わない場所、思考と行動 の限りない広がりへと心が前へと汝に導かれる場 所。そのような自由の楽園へと、父よ、我が国を目 覚めさせたまえ」。ありがとうございました。

【司会】 では徐正敏先生。申し訳ないですが、な るべく短くお願いいたします。

げます。2日間、我々が最も多く討論したテーマは、 グローバル化です。グローバル化は西洋的なもの だ、キリスト教的なものだ、あるいは普遍的世界の 文明的なものだと。

そのように考えて、そこからアジア的なものとして のプロポーザルを、いろいろな先生がおっしゃいま した。政治的な、経済的な、社会的な、宗教的な プロポーザルがあり、それらの中でイスラームとか、 アジアの宗教、アジアの多神教、多神教と一神教 の合わせたほかのものがどのようであるか、そうい うふうに考えていったと思います。

そこで一つ懸念があるのですが、人類の歴史を 見ると、パクス・ロマーナ、パクス・アメリカーナ、その あとにはパクス・アジアーナかもしれませんが、その ような考えもあるのです。しかし、私も今回の討論 の中で、いろいろと勉強になりましたが、今の視点 でアジア的な考え方の最も重要な役割には、「提 案」として役割があると思います。それは例えば、フ ェミニズムの中とか障害者の問題とか、小原先生も おっしゃったとおり、マイノリティの感覚の中で、それ を中心にするためには、もうちょっと強く意見を提 案しなければならないということがあると思います。

例えば時計の針が左に行ったとき、これを中心 に戻すためには、そのまま逆戻りさせることはでき ないのです。それは左に行き、やがて右に行き、 そして中心に戻ります。そういう考え方が必要であ ると思って、今の我々の討論の中で、東洋的なもの、 アジア的なものが、我々が今考えている問題を解 決するためには、いちばん重要な考え方ではない かと思っております。ありがとうございました。

【司会】 では中田先生。

【中田】 この2日間の会議の中で述べられていな い点を一点指摘したいと思います。今回、アジア、 特に東アジアをテーマとして議論をしたわけです 【徐】 ありがとうございます。なるべく短く申し上 が、現実には東北アジアと東南アジアは、かなり違 った世界だと思います。日本では、人の見かけに 対して、南方系、北方系という言葉を使います。日 本人同士で「あなたは南方系だね」「北方系だね」 という言葉を、あまり科学的ではないのですが、使 うことがあるのです。やはり北と南とは違います。

> 南の島国の文化と、北の大陸の文化は大分違う と思っております。私自身、もちろん日本は中国と韓 国と同じ、儒教文化圏、漢字文化圏ということで、 文化的には非常に中国のかた、および韓国のかた と近いというのは感じるのです。けれども、メンタリ ティとしては、私はむしろインドネシア、マレーシアの方 といるほうが落ち着くところがあるのですね。これは どういうことかと言いますと、ザーヒル(zahir)とバー ティン(batin)というアラビア語の言葉があるのです が、内面と外面、外に表れたものと内にあるものが 違っていて、内にあるものが本当のものであって、外 に表れたもの、すなわち言葉というのは所詮は形で しかないという考え方があります。そういってしまうと 学問は成り立たないのですが、私自身はそのように 考えております。そういう点でむしろ言葉は日本とは かなりちがっていても、私のメンタリティには近い、東 南アジアの人といるほうが落ち着く部分もあります。

> この部分だと、religionとreligiosityの話で、外 側にあらわれるreligionというレベルでは、私はイ スラームに所属するわけで、これは非常に論理的 な宗教だと思うのです。外側に見える宗教として、 キリスト教がある、イスラームがある、またほかの宗 教があるということと、内面的なreligiosityの問題 はまた別の話です。内面性と外面性というレベル では、また別の議論ができるし、別の世界の見方 があるのではないかという気がしております。

> これは文明論的にも、実は外面と内面の両面が あって、北東アジアにおいても、東南アジアにおいて

ももちろん論理性の部分とメンタルな部分があるわ けです。そういう面で見ると、また少しアジアの見方 も変わってくるのではないかという気がしております。

【小原】 サミール先生。

【ヌーハ】 私はここにいる唯一のアフリカ人です。 皆さんは全員アジア人です。しかし、正直なところ エジプトもまたアジアの国です。シナイ山はアジア の一部ですし、シナイ山はアジアにとって、すべて の宗教にとっても大変重要な場所です。たくさん話 したい点がありますが、時間が限られているので、いませんが、ムスリムの間で暮らしている人々、また 1点のみについてお話しします。

人がウンマとはどういう意味か、カリフ制度が何を 指すのかと懸念を抱きますが、それは当然のことな のかもしれません。しかし、今日はウンマのことをイ スラームのグローバリゼーションという意味に限定し てお話ししたいと思います。二つの例を取り上げ ます。二つだけです。

一つ目の例はイスラーム文明で、イスラーム文明か ら一つだけ例を取り上げます。それは建築芸術、モ スクのことです。モスクはイスラームにとって大変重要 です。アラビアでは、モスクは四辺の壁です。四辺の 壁だけです。しかし、モロッコに行くと、スペインやヨー ロッパ美術をモスクに見ることができます。イスラーム は、イスラーム文明時代であっても、ヨーロッパの人々 のアイデンティティを消し去ることはしなかったのです。

イスラームは人々の集団としてのアイデンティティを認 めたのです。モロッコからエジプトに行くと、また別の 建築様式があり、トルコでもそうです。インドに行くと、 インド様式のすばらしい技術があり、タージマハルの ようなお墓さえもあり、誰でも見に行くことができます。 イスラームではあのような墓を建てることは禁じられて います。ですから、イスラームが他の民族や人々の集 団のアイデンティティを尊重する(宗教だ)ということを

らしいモスクを目にすることができます。インドネシアに 行くと、インドネシアの人々の芸術が(モスクに)見られ ます。今日では、日本に来ても、東京ではモスクに日 本の芸術を感じます。日本の芸術を感じる簡素で小 さなモスクがあります。これが一例です。

イスラームのグローバリゼーション、またはイスラー ムにおけるグローバリゼーションでは、他の人たち のアイデンティティが打ち消されることはなく、いかな る他のグループ、国、民族のアイデンティティでも認 められます。

二つ目の例について時間の関係上、詳しくは言 はウンマの境界線の内側で暮らしている人々のこ ウンマとカリフ制度について語るときに、多くのとです。ソリヒン教授はウンマの意味に言及され、 メディナではキリスト教、ユダヤ教、ムスリムがひと つのウンマと考えられていた時代、つまり、預言者 ムハンマドの時代の例を挙げられました。ですから、 アラビア語でウンマには別の意味があります。「国 という意味ではありません。ソリヒン教授がこれに ついて詳しく説明されました。

> 歴史を見ると事例は一つしかありません。それは、 ムスリムとユダヤ人がスペインを逃れなければならな かったときで、ユダヤ人のほとんどの人が救われた のは、オスマンのカリフ制度のときだけでした。オス マンのカリフは、当時、トルコ・カリフ、またはトルコ帝 国としてよく知られていた地域にユダヤ人を運ぶた めに、多くの船を出しました。ですから、これが2点 です。そして最後の点は、時間のため省略します。

山本さんはアラビア語について話され、次の質 問をされました。フィリピンの人々はなぜアラビア語 を学ぶことに固執するのか、またはアラビア語に注 目しているのかという質問です。私が言いたいのは、 アラビア語は宗教の言語であるだけではなく、ひと つの文化であり、それはすべてのムスリムの人々、 そしてアラブの国々に住んでいるキリスト教の人々 の文化であるということです。スペインにいるユダヤ 忘れないでください。タイやマレーシアに行くと、すば 人達には、自分たち自身のスペインの歴史がありま

す。彼らはアラビア語で書き記し、アラビア語で多 くの本や文学を書くことによって自分たちの文明を 蘇らせました。

アラビアからイラン、そしてアフガニスタンからイン ド、タイ、フィリピン、インドネシアへと、アジア全体を 通ると、どこであっても、土着の言語の中にアラビ ア語を必ず耳にします。それらのアラビア語の言葉 がなければ、もはやそれぞれの土着の言語ではな くなります。例えば、Salamaや他のアラビア語の 言葉をフィリピンの言語から取り除いたり、Khabr というアラビア語の言葉をインドネシアからなくした りすると、それらの言語は言語でなくなります。フィ リピンからアラビア語をなくすと、マニラがなくなりま す。なぜなら、マニラはアラビア語だからです。(首 都マニラは、インドネシアに行き来するムスリムの商 人たちが互いに別れを言い合う場所だったので す。ですから、ここで彼らはアラビア語で「さような ら」、「神が貴方の安全をお守りくださいますように の意味のFI AMAN ALLAHと言葉を掛け合い、 それがMANILAになったのです。ですから、アラ ビア語をなくすと、フィリピンの首都がなくなってし まいます。つまり、フィリピンにとってアラビア語は大 切なのです。ありがとうございました。

【司会】 あと5分ですが、あとお一人か二人くらい。 では、四戸先生。

【四戸】 先生がたの意見をお聞きして、私は究極 は何かという問題よりも、気になったことがあります。

ワディ先生がインドネシアにおいて、共同体的な価 値を作り上げようとしてイスラームに向かう動きが、具 体的な実勢力ムスリム・グループが、イスラームの理 念の下に動いているというお話をされました。またク ルス先生がミンダナオにはムスリムが「17%しかいな い」と言うにもかかわらず、ユサント先生のお話によ ると、フィリピンのモロなどのムスリムたちが中東のイ スラーム勢力と結びついたり、あるいは現地のイスラ

ームと結びつきながらアイデンティティを求めている。 それが思想と具体的な運動となっているということ でした。さらにソリヒン先生が良きものを採っていこう という社会改革的な動きを指摘され、それは、我々 になじみの深いような考え方でした。

ワディ先生とユサント先生の対極にあるような印 象を受けたのが、オニアー先生の懸念です。それ はムスリム同胞が爆弾を使ってムスリム同胞を殺害 するというような分裂が起こっており、これは価値 観が揺らいでいるということであり、次世代の人た ちが影響を受ける危惧があるということです。具体 的な問題として、ワディ先生とユサント先生の指摘 に対する結果としての懸念という印象を、オニアー 先生の意見から感じました。ですから、やはり具体 的な現実の動きとして、インドネシアとかフィリピンで 今現実に起こっている問題ことに注意すべきです。

クルス先生がフィリピンのムスリムは17%としかい ないと言いましたが、フィリピンのイスラームの動き は、「過激派」とは言えないものの、何か世界的な イスラーム勢力の動きと関連していますので、やは りフィリピンの人々がこの動きにもっと目を向ける必 要があるのではないかと思いました。

【司会】 そろそろ、このセッションを終わらなければ ならなりませんが、まとまった結論を出すことはでき そうにありません。しかし、ここで一つ分かったこと があると思うのです。私たちは普段は違う場所に 住んでいるわけですが、人の関心や問題を知るた めには、やはり、それぞれの場所に息づいている 宗教を知らなければなりません。このことは、広く 言えると思います。そしてこのグローバル化していく 時代の中で、日本においても、その事実は徐々に 気づかれつつあります。

特にこの変化をもたらしたのは9・11の出来事が 大きいと言えます。それ以前、日本社会はあまり宗 教に対しては関心を示しませんでした。その点で 言いますと、高先生が言われたように中国と非常 によく似ているのかもしれません。ところが9・11や、 それに続くさまざまな世界の変化の中で、この日本 社会も、宗教とどう向かい合っていったらいいのか ということが、徐々に関心事として挙がってきてい ます。おそらく、その中で、日本が東アジアの中に位 置していることの意味も、問われていくことでしょう。 他方、小泉首相による靖国参拝が続けられる中で、 なかなかうまく協調できないような現実もあります。

ですから、このような困難な現実を見据えながら も、それを越えていくための術として、私たちが互 いによく知り合っていくことは大事ですし、そのた めの重要な手段として、互いの宗教を介して理解 を深めていくことが一層必要とされてくるのではな いかと私は感じています。

それでは、これで第4セッションを終了します。これ から森先生に最後のごあいさつをしていただきます。

#### 閉会挨拶:森 孝一

(同志社大学 一神教学際研究センター長)

2日間にわたって、皆さんが積極的に参加してく ださいましたので、本当に有意義で実りの多い国 際ワークショップをもつことができたと思います。心 から感謝申し上げたいと思います。特に五つのア ジアの国から参加してくださいました10人の先生が たに、心から御礼を申し上げたいと思います。

神学、比較宗教学、宗教哲学など、それぞれ宗 教についての研究を踏まえて、また社会科学につ いての深い造詣のもとに、東アジアのすべての国 が直面しているグローバリズムの問題と、ナショナ ル・アイデンティティの問題について、充実した議論 をすることができました。本当に学ぶところが多か ったと思います。

特に私にとって印象深かったのは、ご参加くださ った皆さんが、単なる学者としてではなく、それぞ れご自分の一神教について非常に深くコミットされ ていたことでした。そして自分たちの国のことを深 く思い、そしてアジアと世界の問題に深く関心を示

されて、その中で、どういうふうに自らの宗教が、こ の世界の問題に対応していったらいいのかという ことを、真剣に考えてくださったことに対して、心か ら御礼を申し上げたいと思います。

グローバリズムについて、いろいろ視点から議論 がなされました。そこから明らかになってきた共通 認識は、グローバリズムはさまざまな問題を持って いて、うまく機能しておらず、さまざまな問題をアジア にももたらしているということであったと思います。 グローバリズムが東アジアにもたらしている問題に ついては、かなり明らかになったと思います。

ここで重要なことは、ここで議論したグローバリ ズムの問題点に耳を傾けなければならないのは誰 なのかという問題です。それは先進国です。先進 国として日本は、自らグローバリズムの側に立って、 あるいはグローバライゼーションの側に立って、アジ アに対してどのような経済的問題をもたらしている かについて考えなければなりません。我々は真剣 にフェア・トレードの問題を考えていかなければなら ないと思います。

それからもう一つ。やはりグローバリズムの中心 にあるアメリカ合衆国なのであり、アメリカがまず、グ ローバリズムの問題点について聞くべきだと思いま す。実は来週ブッシュ大統領が京都に来ます。そし て、ここから数百メートルしか離れていない迎賓館 に泊まる予定になっています。この国際ワークショ ップは、開催が一週間早かったかなと思います (笑)。一週間先なら、ブッシュを呼んできて、彼に 聞かせることができたかも分かりません。ただ私が 申し上げたいことは、ここでいくらブッシュを批判し、 アメリカを批判しても、状況は変わらないということ です。アメリカはどうやって変わることができるのか、 そのために我々には何ができるのか。このことを考 える必要があるのではないかと思います。

もう一つ、ここでのグローバリズムについての議 論の中で、グローバリズムは世俗的で非宗教的な ものであるという議論がなされました。それに対し

て、宗教はどのように対応していけばいいのか。グ というと、ある時点でアジアでなくなったというのが ローバリズムの代表的存在であるアメリカ合衆国 は、実は非常に宗教的な国であって、アメリカのグ ローバリズムは宗教的性格をもったものだと思いま す。それではアメリカの宗教とアジアの宗教では、 何が違うのか。恐らく「宗教の型」が違うのでしょう。

我々はあまり「宗教的なもの」と「非宗教的・世俗 的なもの |を二律背反的に理解しようとするのでは なく、アメリカも巻き込んで議論していく必要がある のではないでしょうか。ヨーロッパはどうでしょうか。 ヨーロッパは宗教的ではありません。しかし、ヨーロ ッパは宗教的ではないけれども、ヒューマニズムだ とか、あるいは基本的人権という考え方を持ってい る人々とも連帯しながら、グローバリズムの持って います。その中国、日本がアジアの中でどういう役割 いる問題点にどういうふうに一緒に対抗していける のかを考えていく必要があるのではないでしょうか。 世界の各地域が連帯して、対グローバリズムの戦 略を立てていく必要があるのではないだろうかといいう問題を改めて考えさせられました。 う印象を持ちました。

この国際ワークショップは日本から参加している 我々、日本人の参加者にとっても非常に有意義な ものであったと思います。その理由は、日本はこれ からどうすべきなのかということについて考える、非 常にいい機会を与えてくださったからだと思います。

第二セッションのコメンテーターの浅野先生が、 中国と韓国について「国家があるのか」という、ちょ っとシンボリックな表現で問題を提起されました。 同じことは、日本にとっても言えるのではないでしょ うか。日本という国は何なのでしょうか。浅野先生 れは非常に重要な問題ですけれども、私はこの国 がおっしゃりたかったことは、恐らくナショナル・アイ デンティティというものは決まったものではなくて、で き上がっていくプロセスにあるのだということを言お うとされたのだと思うのです。

ティティを考えていくうえで、何が重要かというと、そ れはアジアだと思うのです。臼杵先生のご指摘に あったように、これまで日本はアジアであったのか

事実だと思います。そういう中で、もう一度、日本の ナショナル・アイデンティティを考えていくときに、アジ アとの関係で日本をどう規定していくかということ が、非常に大きな問題であるということを改めて考 えさせられました。

これは中国にとっても同じだと思います。中国がこ れからアジアの中でどういう役割を果たそうとしている のか。中華思想によって覇権を握るのか、もしそうで ないのなら、アジアに対して中国はどういう役割を果 たそうとしているのか。昨日の松本先生のアジア「共 通の家 | (コモン・ハウス)の構築ということになると、 重要な役割を担っているのは、中国であり日本だと思 を果たしていくのか。それが今までのような、自分を中 心とした覇権を主張するのではなくて、アジアの中で どういう形で自分たちを規定していったらいいのかと

それから、これは最後にお願いでもあり、またCI SMORの役割でもあるのですが、この国際ワークシ ョップの記録、報告書を作ります。この報告書は、 少なくとも日本語と英語では作ります。アラビア語で も作るかもしれません。この国際ワークショップでの 発表、コメント、ディスカッションを、英語で、アラビア 語で、世界に発信したいのです。アメリカ合衆国の 人びとに、それを読んでもらいたい。読まなければ いけない人に読んでもらいたいと思っています。

日本はアジアかという問題が提起されました。こ 際ワークショップに参加して、やはりアジアだという 思いを強く持ちました。というのは、去年はアメリカ から8人の代表者を呼んで、会議をしました。その 前にはヨーロッパ、それから中東からも代表者を呼 日本の場合、これから新しいナショナル・アイデン んで、カンファレンスをやりました。しかし、今回のカ ンファレンスは、やはり今までのカンファレンスとは 全然違って、同じ仲間で話をしている、同じアジア で話をしているという気持ちになることができまし

た。恐らく、それはカマール先生がおっしゃる「オリ エンタル・ペルソナ」というものなのかも分かりませ ん。それが何なのかということを、理論的に説明す ることは非常に難しいけれども、しかし感情のレベ ルでは、我々は一つだという思いを持ちました。ど うもありがとうございました(拍手)。

【司会】 それでは、これですべてのワークショップ の終了です。皆さん、どうもありがとうございました。 それから、長く通訳の労を取っていただいた通訳 者のかたがたどうもありがとうございました。(拍手)。